
แนวทางการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขตสังฆาวาส
: กรณีศึกษาพุทธมณฑล

นายศรัทธา   เจริญรัตน

วิทยานิพนธนี้เปนสวนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาสถาปตยกรรม   ภาควิชาสถาปตยกรรมศาสตร
คณะสถาปตยกรรมศาสตร   จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

ปการศึกษา  2546
ISBN 974-17-4990-2

ลิขสิทธิ์ของจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย



ข

DESIGN GUIDELINES FOR THE SUPREME PATRIARCH’S ABODE
AND BUDDHIST LODGINGS IN MONKS’ QUARTER

: A CASE STUDY OF BUDDHAMONTHON

Mr. Satta  Charoenrat

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of the Requirements
for the Degree of Master of Architecture in Architecture

Department of Architecture
Faculty of Architecture

Chulalongkorn University
Academic Year 2003
ISBN 974-17-4990-2



ค

หัวขอวิทยานิพนธ แนวทางการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขตสังฆาวาส
: กรณีศึกษาพุทธมณฑล

โดย นายศรัทธา  เจริญรัตน
สาขาวิชา สถาปตยกรรมศาสตร
อาจารยที่ปรึกษา อาจารย เผา  สุวรรณศักดิ์ศรี
อาจารยที่ปรึกษารวม อาจารย ประชา  แสงสายัณห

คณะสถาปตยกรรมศาสตร  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย  อนุมัติใหวิทยานิพนธฉบับนี้เปนสวนหนึ่ง
ของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต

……………………………………………….. คณบดีคณะสถาปตยกรรมศาสตร
(รองศาสตราจารย  ดร. วีระ  สัจกุล)

คณะกรรมการสอบวิทยานิพนธ

……………………………………………….. ประธานกรรมการ
(ศาสตราจารย  ผุสดี  ทิพทัส)

……………………………………………….. อาจารยที่ปรึกษา
(อาจารย เผา  สุวรรณศักดิ์ศรี)

……………………………………………….. อาจารยที่ปรึกษารวม
(อาจารย ประชา  แสงสายัณห)

……………………………………………….. กรรมการ
(ศาสตราจารย หมอมราชวงศ แนงนอย  ศักดิ์ศรี)

……………………………………………….. กรรมการ
(รองศาสตราจารย ดร. ภิญโญ  สุวรรณคีรี)



ง

ศรัทธา  เจริญรัตน  :  แนวทางการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขต
สังฆาวาส : กรณีศึกษาพุทธมณฑล  (DESIGN GUIDELINES FOR THE SUPREME 
PATRIARCH’S ABODE AND BUDDHIST LODGINGS IN MONKS’ QUARTER : A 
CASE STUDY OF BUDDHAMONTHON)  อาจารยที่ปรึกษา : อาจารย เผา  สุวรรณศักดิ์ศรี, 
301 หนา. ISBN 974-17-4990-2.

สมเด็จพระสังฆราชถือเปนตําแหนงที่มีค วามสําคัญสูงสุดในพระพุทธศาสนา   โดยมี
พระมหากษัตริยเปนผูสถาปนาดวยพระองคเอง จึงทําใหทรงตองมีพระจริยวัตรและศาสนกิจตางๆ ที่
มากกวาภิกษุสงฆทั่วไป รวมไปถึงเครื่องใชตางๆ ก็จะตองแสดงออกถึงสมณศักดิ์ของพระองคดวย
โดยเฉพาะกุฏิอันเปนที่ประทับพบวามีการสรางใหมีรูปแบบที่มีความพิเศษกวากุฏิสงฆโดยทั่ว ไปและ
เรียกกุฏิเหลานี้วา “ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช” ซึ่งในงานวิจัยนี้มีจุดมุงหมายเพื่อศึกษาถึงรูปแบบและ
องคประกอบทางสถาปตยกรรมที่ถูกนํามาใชเพื่อแสดงออกถึงฐานานุศักดิ์ของสมเด็จพระสังฆราชที่มี
เอกลักษณเฉพาะตนอันไดรับการขัดเกลาสืบเนื่องมาจากอดีตจนถึงปจจุบันภายใตเงื่อนไขแหงหลักธรรม
คําสอนของพระพุทธศาสนาไดอยางถูกตองเปนอยางดี

งานวิจัยนี้ไดใชวิธีการศึกษาขอมูลดานเอกสารและขอมูลจากการสํารวจรังวัดในสถานที่จริงเปน
หลัก โดยตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ศึกษาจะเนนเฉพาะที่สรางขึ้นในสมัยรัตนโกสินทรเทานั้น ซึ่งมี
จํานวนทั้งสิ้น ๑๖ หลัง จาก ๙ วัด แลวนําขอมูลทั้งหมดมาวิเคราะหเปรียบเทียบเพื่อหาขอสรุป ซึ่งจาก
การศึกษาพบวาตําหนักแตละหลังตางมีขนาดที่ใหญโตและมีการจัดผังที่ซับซอนกวากุฏิพระสงฆ     
โดยทั่วไปอันเกิดจากความตองการใชงานที่มีมากตามตําแหนงที่ไดรับ แตก็ยังคงยึดอยูในกรอบพระวินัย
เปนหลักทั้งขนาดของหองบรรทม ความสูงของฝากั้นหอง และรูปทรงของเรือนตางๆ เปนตน  สวนการ
ประดับตกแตงอาคารก็จะใชองคประกอบทางสถาปตยกรรมตางๆ เชน ฐานอาคาร บานประตูหนาตาง 
หนาจั่วและหนาบัน มาประกอบกันเพื่อใหอาคารมีลักษณะที่สําคัญกวากุฏิหลังอื่นๆ แตจะไมตกแตงให
เทียบเทากับอาคารในเขตพุทธาวาส หรือพระที่นั่งและตําหนักตางๆ ของพระมหากษัตริยและพระบรม
วงศานุวงศเลย อันถือเปนการจัดลําดับฐานานุศักดิ์ของอาคารไดชัดเจนเปนอยางยิ่ง

ภาควิชา..........สถาปตยกรรมศาสตร........… ลายมือชื่อนิสิต......................................................
สาขาวิชา....…..สถาปตยกรรม...…………… ลายมือชื่ออาจารยที่ปรึกษา.......................…………
ปการศึกษา......2546.................................. ลายมือชื่ออาจารยที่ปรึกษารวม...............................



จ

## 447 42147 25 : MAJOR  ARCHITECTURE
KEY WORD: SUPREME PATRIARCH’S ABODE/ BUDDHIST LODGINGS/ BUDDHAMONTHON

SATTA CHAROENRAT : DESIGN GUIDELINES FOR THE SUPREME PATRIARCH’S 
ABODE AND BUDDHIST LODGINGS IN MONKS’ QUARTER : A CASE STUDY        
OF BUDDHAMONTHON) THESIS ADVISOR : PAO SUWANNASAKSRI, 301 pp.     
ISBN 974-17-4990-2.

The Supreme Patriarch is the most important position in Buddhist which is created by 
the king. Its make him has more authorized than other monks and his accessories show the 
dignity of Buddhist monk. Especially his residence was built in unique style of architecture called 
“The Supreme Patriarch abode”. The objective of this research is studying about architectural 
form and elements are brought to show the dignity of the Supreme Patriarch which have 
characteristic be developed from past to present day under Buddhist doctrine.

The method of research was based on documentary and field survey of 16 buildings 
from 9 temples was built in Rattanakosin period for analyzed all information in conclusion. 
According to study, it has found that The Supreme Patriarch abode has larger size and 
complicated plan than general monk’s residence. Because of that building need a lot of facilities 
and still follow in Vinaya Pitaka such as size of bedchamber, height of partition wall and building 
form, etc. Building ornaments were used many kind of architectural elements to decorated 
characteristic such as base, door, window, rake and gable. It will not decorate as well as other 
building in public precincts of a monastery or royal building of the king and member of the royal 
family. Those are representing the dignity of building.

Department..........Architecture................. Student’s signature..................................................
Field of study.......Architecture…….......... Advisor’s signature………........................................
Academic year.....2003............................. Co-advisor’s signature…………...............................



ฉ

กิกิตตติติกกรรรรมมปปรระะกกาาศศ

วิทยานิพนธฉบับนี้สําเร็จลงไดก็ดวยความอนุเคราะหชวยเหลือจากบุคคลผูมีพระคุณหลากหลาย
ทาน ซึ่งผูวิจัยก็ตองขอกราบขอบพระคุณทุกๆ ทานมาในที่นี้ดวย อันไดแก

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชที่ทรงพระกรุณาใหทําการศึกษาเกี่ยวกับพระศาสนกิจ
สวนพระองคผานทางหลวงพี่สะทานพระอนุจร รวมทั้งพระคุณเจาและหลวงพี่ทุกรูปในทุกวัดที่อนุญาต   
และใหความรวมมือในการสํารวจรังวัดพรอมทั้งใหขอมูลอันเปนประโยชนตอการศึกษาเปนอยางดียิ่ง

นายประสงค เจริญรัตน และนางสายสุดา เจริญรัตน ผูซึ่งเปนบิดาและมารดา รวมทั้งพี่นองใน
ครอบครัวเจริญรัตน ที่ไดใหกําลังใจและชวยเหลือเกื้อกูลในการศึกษามาตั้งแตตนจนถึงในปจจุบัน

คณะครูบาอาจารยทุกทานในสาขาวิชาสถาปตยกรรมไทย คณะสถาปตยกรรมศาสตร 
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย อันไดแก ศาสตราจารย หมอมราชวงศ แนงนอย ศักดิ์ศรี, ศาสตราจารย ผุสดี  
ทิพทัส, รองศาสตราจารย ดร. ภิญโญ  สุวรรณคีรี, อาจารย เผา  สุวรรณศักดิ์ศรี และอาจารย ประชา     
แสงสายัณห ที่ไดใหแนวทางและขอเสนอแนะในการทําวิจัยและออกแบบจนสําเร็จลุลวงไปไดดวยดี   รวม
ไปถึงรองศาสตราจารย สมใจ นิ่มเล็ก ที่อุทิศแรงกายแรงใจในการสั่งสอนใหเกิดความเขาใจถึงงาน
สถาปตยกรรมไทยไดอยางถองแท

คุณสุจินต ทวีกาญจน และคุณวิศิษฏ พงศพัฒนจิต เจาหนาที่ของสวนงานในสมเด็จพระสังฆราช 
ที่ใหความรูความเขาใจถึงการปฏิบัติงานของสมเด็จพระสังฆราช และบรรดาเจาหนาที่ในสํานักพุทธ
มณฑลทุกทานที่อํานวยความสะดวกเปนอยางดีทุกครั้งที่เขาไปขอขอมูลในการศึกษา

นายนพคุณ ตอวงศ, นายเสกสรร เล็กอุทัย, นายสุรยุทธ วิริยะดํารงค, นายพรเทพ ลัคนาวัฒน, 
นายฐากูร อนันตโชค และนองๆ สถาปตยกรรมไทยที่รวมแรงรวมใจชวยเหลือในการเขียนแบบและ
ทํางานขั้นสุดทายเปนอยางดี รวมทั้งนางสาวอรรวี พิริยะการยที่เปนกําลังใจสําคัญในยามเหนื่อยลาจาก
การทําวิทยานิพนธเสมอมา

และสุดทายขอขอบคุณผูที่สนใจศกึษาในวิทยานิพนธฉบับนี้ทุกทาน และหวังวาจะไดเปนสวนหนึ่ง
ในการแตกแขนงความรูความเขาใจตองานสถาปตยกรรมไทยใหกวางขวางออกไปในภายภาคหนา



ช

สสาารรบับัญญ

   
หนา

บทคัดยอภาษาไทย                                                                                                                   ง
บทคัดยอภาษาอังกฤษ                                                                                                              จ
กิตติกรรมประกาศ                                                                                                                    ฉ
สารบัญ                                                                                                                                     ช
สารบัญตาราง                                                                                                                           ฌ
สารบัญแผนผัง                                                                                                                          ญ
สารบัญภาพลายเสน                                                                                                                 ฐ
สารบัญภาพ                                                                                                                              ฒ

บทที่  ๑ บทนํา
๑.๑  ความเปนมาและความสําคัญของการศึกษา                                            ๑
๑.๒  วัตถุประสงคของการศึกษา                                                                     ๒
๑.๓  ขอบเขตของการศึกษา                                                                            ๓
๑.๔  วิธีดําเนินการศึกษา                                                                                   ๓
๑.๕  ประโยชนที่จะไดรับจากการศึกษา                                                           ๔

บทที่  ๒ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก
๒.๑  ประวัติ ความเปนมาของตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช                                ๕
๒.๒  ราชทินนามสมเด็จพระสังฆราช                                                            ๒๑
๒.๓  พัดยศและเครื่องประกอบสมณศักดิ์                                                      ๒๕
๒.๔  พระศาสนกิจในสมเด็จพระสังฆราช                                                      ๓๓

บทที่  ๓ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในสมัยรัตนโกสินทร
๓.๑  ที่มาและประเภทของกุฏิ                                                                       ๔๐
๓.๒  เกณฑในการศึกษาตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                     ๔๘
๓.๓  ประวัติและรูปแบบสถาปตยกรรมตําหนักสมเด็จพระสังฆราช              ๕๐



ซ

หนา

บทที่  ๔   การวิเคราะหตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
๔.๑  มูลเหตุแหงความเปนมา                                                                                ๑๗๖
๔.๒  ลักษณะผังบริเวณ                                                                                                    ๑๘๓
๔.๓  ลักษณะผังพื้น                                                                                               ๑๙๘
๔.๔  ลักษณะรูปแบบอาคาร                                                                                             ๒๑๔
๔.๕  ลักษณะโครงสรางอาคาร                                                                                          ๒๒๗
๔.๖  องคประกอบตกแตงทางสถาปตยกรรม                                                          ๒๓๔

บทที่  ๕   การศึกษาขอมูลเบื้องตนของพุทธมณฑล
๕.๑  ประวัติ ความเปนมาของพุทธมณฑล                                                                                    ๒๔๖
๕.๒  แนวความคิดการวางผังบริเวณ                                                                                 ๒๔๘
๕.๓  พุทธสถานและสิ่งกอสรางตางๆในพุทธมณฑล                                              ๒๕๑

สวนพุทธาวาส                                                                                           ๒๕๑
     สวนสังฆาวาส                                                                                           ๒๕๓

     สวนฆราวาส                                                                                             ๒๕๕
     สวนพุทธอุทยาน                                                                                        ๒๕๘

บทที่  ๖ การออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ในเขตพุทธมณฑล
๖.๑  รายละเอียดของโครงการ                                                                               ๒๖๑
๖.๒  ผลงานการออกแบบ                                                                                      ๒๖๕

บทที่  ๗ บทสรุปและขอเสนอแนะ                                                        ๒๙๕

รายการอางอิง                                                                                                                                                                                   ๒๙๘

ประวัติผูเขียนวิทยานิพนธ                                                                                                                                                              ๓๐๑



ฌ

สารบัญตาราง

ตารางที่                หนา

   ๑ แสดงรายนามตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางขึ้นในสมัยรัตนโกสินทร                           ๔๙
   ๒ แสดงพระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราช                                                      ๑๗๘
   ๓ แสดงที่มาของการสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                 ๑๘๑
   ๔ แสดงองคประกอบอาคารภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                  ๑๙๓
   ๕ แสดงขนาดหัองบรรทมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                             ๒๐๐
   ๖ แสดงผังพ้ืนตําหนักสมเด็จสังฆราชแบบมีหอประชุมสงฆ                                           ๒๐๖
๖(ตอ) แสดงผังพ้ืนตําหนักสมเด็จสังฆราชแบบมีหอประชุมสงฆ                                           ๒๐๗
   ๗ แสดงผังพ้ืนตําหนักสมเด็จสังฆราชแบบไมมีหอประชุมสงฆ                                        ๒๐๙
๗(ตอ) แสดงผังพ้ืนตําหนักสมเด็จสังฆราชแบบไมมีหอประชุมสงฆ                                        ๒๑๐



ญ

สารบัญแผนผัง

แผนผังที่  หนา

 ๓-๑ ผังบริเวณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  สมัยรัชกาลที่ ๕                                     ๕๔
 ๓-๒ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ ์                 ๕๕
 ๓-๓ ผังบริเวณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (แสดงตําหนักวาสุกรี)                            ๖๖
 ๓-๔ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                              ๖๗
 ๓-๕ ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักเดิม)                                            ๗๕
 ๓-๖ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร                                                ๗๖
 ๓-๗ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร                                                ๗๗
 ๓-๘ ผังบริเวณ  วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม                                                 ๘๑
 ๓-๙ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม        ๘๒
๓-๑๐ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม       ๘๓
๓-๑๑ ผังพ้ืนชั้นที่ ๓  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม       ๘๔
๓-๑๒ ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักจันทร)                                          ๙๓
๓-๑๓ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักจันทร  วัดบวรนิเวศวิหาร                                             ๙๔
๓-๑๔ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักจันทร  วัดบวรนิเวศวิหาร                                            ๙๕
๓-๑๕ ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักเพชร)                                           ๙๙
๓-๑๖ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักเพชร  วัดบวรนิเวศวิหาร                                           ๑๐๐
๓-๑๗ ผังบริเวณ  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม (แสดงพระที่นั่งสีตลาภิรมย)                  ๑๐๔
๓-๑๘ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  พระท่ีนั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                       ๑๐๕
๓-๑๙ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                       ๑๐๖
๓-๒๐ ผังพ้ืนชั้นที่ ๓,๔  พระท่ีนั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                    ๑๐๗
๓-๒๑ ผังบริเวณ  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม (แสดงตําหนักอรุณ)                            ๑๑๔
๓-๒๒ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                                ๑๑๕
๓-๒๓ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                               ๑๑๖
๓-๒๔ ผังพ้ืนชั้นที่ ๓  ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                                ๑๑๗
๓-๒๕ ผังบริเวณ  วัดสุทัศนเทพวราราม                                                             ๑๒๔
๓-๒๖ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม                  ๑๒๕
๓-๒๗ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม                  ๑๒๖
๓-๒๘ ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักบัญจบเบญจมา)                             ๑๓๒
๓-๒๙ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร                                ๑๓๓
๓-๓๐ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร                                ๑๓๔
๓-๓๑ ผังบริเวณ  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                                                   ๑๔๐



ฎ

แผนผังที่  หนา

๓-๓๒ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  พระท่ีนั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                         ๑๔๑
๓-๓๓ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                        ๑๔๒
๓-๓๔ ผังบริเวณ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร                                                       ๑๕๒
๓-๓๕ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร                              ๑๕๓
๓-๓๖ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร                              ๑๕๔
๓-๓๗ ผังบริเวณ  วัดมกุฏกษัตริยาราม                                                              ๑๕๘
๓-๓๘ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม                                        ๑๕๙
๓-๓๙ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม                                        ๑๖๐
๓-๔๐ ผังบริเวณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (แสดงกุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร)               ๑๖๕
๓-๔๑ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                  ๑๖๖
๓-๔๒ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                  ๑๖๗
๓-๔๓ ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักคอยทาปราโมช)                             ๑๗๒
๓-๔๔ ผังพ้ืนชั้นที่ ๑  ตําหนักคอยทาปราโมช  วัดบวรนิเวศวิหาร                               ๑๗๓
๓-๔๕ ผังพ้ืนชั้นที่ ๒  ตําหนักคอยทาปราโมช  วัดบวรนิเวศวิหาร                               ๑๗๔

 ๔-๑ แสดงการเขาถึงของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจากเขตพุทธาวาส                 ๑๘๓
 ๔-๒ แสดงการเขาถึงของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจากเขตสังฆาวาส                  ๑๘๔
 ๔-๓ แสดงการจัดแผนผังเขตสังฆาวาสตามการปกครองภายในวัดขนาดใหญ                ๑๘๕
 ๔-๔ แสดงจัดแผนผังเขตสังฆาวาสตามการปกครองภายในวัดขนาดเล็ก                      ๑๘๖
 ๔-๕ แผนผังการจัดกุฏิเจาอาวาสตามคติความเชื่อ                                               ๑๘๖
 ๔-๖ แผนผังตําแหนงคณะตําหนักที่สัมพันธกับทิศทางการหันหนาของพระประธาน         ๑๘๗
 ๔-๗ การจัดวางผังแบบแกนเดี่ยวของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                         ๑๙๔
 ๔-๘ การจัดวางผังแบบแกนคูของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชวัดมหาธาตุยุวราช

รังสฤษฎิ์                                                                                         ๑๙๕
 ๔-๙ การจัดวางผังแบบกลุมของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                              ๑๙๖
๔-๑๐ การจัดวางผังแบบกลุมของคณะ น.๑๖ ของวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม               ๑๙๖
๔-๑๑ แสดงความสัมพันธระหวางองคประกอบภายในตําหนักแบบมีหอประชุมสงฆ          ๒๐๕
๔-๑๒ แสดงความสัมพันธระหวางองคประกอบภายในตําหนักแบบไมมีหอประชุมสงฆ       ๒๐๘
๔-๑๓ ผังพ้ืนหอประชุมสงฆ แบบโถงโลง                                                            ๒๑๑
๔-๑๔ ผังพ้ืนหอประชุมสงฆ แบบมีระเบียงหนา                                                    ๒๑๒
๔-๑๕ ผังพ้ืนหอประชุมสงฆ แบบผสม                                                               ๒๑๓

 ๕-๑ แผนผังพุทธมณฑลเดิม                                                                        ๒๔๘
 ๕-๒ แผนผังพุทธมณฑลในปจจุบัน                                                                ๒๔๙



ฏ

แผนผังที่  หนา

 ๖-๑ ผังบริเวณพุทธมณฑล แสดงพ้ืนที่โครงการออกแบบ                                       ๒๖๒
 ๖-๒ ผังบริเวณแสดงแนวความคิดในการวางผังตามการใชสอย                                ๒๖๖
 ๖-๓ ผังบริเวณแสดงแนวความคิดในการวางผังตามตนไมในพุทธประวัต ิ                    ๒๖๘
 ๖-๔ ผังบริเวณของโครงการออกแบบ                                                              ๒๖๙
 ๖-๕ ผังพ้ืนของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและอาคารตางๆ ภายในโครงการ                 ๒๗๑
 ๖-๖ ผังพ้ืนชั้นลาง สวนตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                              ๒๗๕
 ๖-๗ ผังพ้ืนชั้นลาง สวนประชุมมหาเถรสมาคม                                                   ๒๘๓
 ๖-๘ ผังพ้ืนชั้นลาง สวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม                                        ๒๘๕
 ๖-๙ ผังพ้ืนชั้นลาง กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ                                                      ๒๘๗
๖-๑๐ ผังพ้ืนชั้นลางและผังพ้ืนชั้นบน กุฏิพระราชาคณะ                                           ๒๘๙
๖-๑๑ ผังพ้ืนชั้นลาง กุฏิพระอาคันตุกะ                                                              ๒๙๑
๖-๑๒ ผังพ้ืนชั้นบน กุฏิพระอาคันตุกะ                                                               ๒๙๒



ฐ

สารบัญภาพลายเสน

ภาพลายเสนที่ หนา

 ๓-๑ รูปดานหนา  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์                    ๕๖
 ๓-๒ รูปดานหลัง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์                    ๕๖
 ๓-๓ รูปดานขาง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์                    ๕๗
 ๓-๔ แบบขยายหนาบัน  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์           ๕๘
 ๓-๕ รูปดานหนา  ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                 ๖๘
 ๓-๖ รูปดานขาง  ตําหนักวาสุกรี   วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                 ๖๘
 ๓-๗ รูปดานหลัง  ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                 ๖๙
 ๓-๘ รูปดานขาง  ตําหนักวาสุกรี   วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                 ๖๙
 ๓-๙ รูปดานหนา  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม       ๘๕
๓-๑๐ รูปดานขาง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม        ๘๖
๓-๑๑ รูปดานหลัง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม        ๘๗
๓-๑๒ รูปดานหนา  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                        ๑๐๘
๓-๑๓ รูปดานขาง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                         ๑๐๘
๓-๑๔ รูปดานหลัง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                         ๑๐๙
๓-๑๕ รูปดานขาง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม                         ๑๐๙
๓-๑๖ รูปดานหนา  พระที่นั่งทรงผนวช  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                          ๑๔๓
๓-๑๗ รูปดานขาง  พระที่นั่งทรงผนวช  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                           ๑๔๓
๓-๑๘ รูปดานหลัง  พระที่นั่งทรงผนวช  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                          ๑๔๔
๓-๑๙ รูปดานขาง  พระที่นั่งทรงผนวช   วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                          ๑๔๔
๓-๒๐ หนาบัน  พระที่นั่งทรงผนวช (ที่ประทับของรัชกาลที่ ๕)                                     ๑๔๕
๓-๒๑ หนาบัน  พระกุฏิ (ที่พํานักของพระอุปชฌาย)                                                  ๑๔๕
๓-๒๒ หนาบัน  กุฏิ (ที่พํานักของพระกรรมวาจาจารย)                                               ๑๔๕
๓-๒๓ รูปดานขาง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                   ๑๖๘
๓-๒๔ รูปดานหนา  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                   ๑๖๘
๓-๒๕ รูปดานขาง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                   ๑๖๙
๓-๒๖ รูปดานหลัง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                   ๑๖๙

 ๔-๑ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี ประเภทเรือนเดี่ยว                            ๒๑๕
 ๔-๒ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี ประเภทเรือนแฝด                            ๒๑๕
 ๔-๓ ฐานอาคารของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณ ี                                ๒๑๖
 ๔-๔ รูปดานของตําหนักวาสุกรี แสดงสัดสวนของเรือนและหลังคาที่สัมพันธกัน                         ๒๑๗



ฑ

ภาพลายเสนที่ หนา

 ๔-๕ องคประกอบตางๆ ของหลังคาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี               ๒๑๙
 ๔-๖ ลักษณะโครงสรางระบบผนังรับน้ําหนัก                                                                ๒๒๗
 ๔-๗ เปรียบเทียบลักษณะหลังคาของอาคารที่มีเสารวมใน และไมมีเสารวมใน                           ๒๒๘
 ๔-๘ ลักษณะโครงหลังคาแบบเครื่องประดุผสมจันทัน                                                      ๒๓๐
 ๔-๙ ลักษณะโครงหลังคาแบบขื่อกับจันทัน                                                                   ๒๓๑

 ๖-๑ รูปตั้งดานหนาและรูปตั้งดานขาง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                        ๒๗๖
 ๖-๒ รูปตัดตามขวางและรูปตัดตามยาว ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                      ๒๗๗
 ๖-๓ รูปตั้งขยายดานสกัด ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                      ๒๗๘
 ๖-๔ รูปตั้งขยายดานยาว ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                      ๒๗๙
 ๖-๕ แบบขยายหนาบันมุขดานหนา ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                          ๒๘๐
 ๖-๖ แบบขยายหนาบันมุขดานขางและดานหลัง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                            ๒๘๑
 ๖-๗ แบบขยายซุมพระประธานประดิษฐานภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                          ๒๘๒
 ๖-๘ รูปตั้งดานหนาและรูปตั้งดานขาง สวนประชุมมหาเถรสมาคม                                        ๒๘๔
 ๖-๙ รูปตั้งดานหนาและรูปตั้งดานขาง สวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม                             ๒๘๖
๖-๑๐ รูปตั้งภายในและรูปตั้งภายนอก กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ                                             ๒๘๘
๖-๑๑ รูปตั้งดานหนาและรูปตั้งดานขาง กุฏิพระราชาคณะ                                                   ๒๙๐
๖-๑๒ รูปตั้งดานหนา กุฏิอาคันตุกะ                                                                            ๒๙๓
๖-๑๓ ทัศนียภาพภายนอกมองจากทางเขาหลักของโครงการ                                               ๒๙๔



ฒ

สารบัญภาพ

ภาพที่        หนา

 ๒-๑ พัดยศ สมเด็จพระมหาสมณเจา                                                                           ๒๖
 ๒-๒ พัดยศ สมเด็จพระสังฆราชเจา                                                                             ๒๖
 ๒-๓ พัดยศ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ                                                                      ๒๗
 ๒-๔ พัดยศ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (สรางขึ้นใหม)                                                     ๒๗
 ๒-๕ พระสุพรรณบัฏ                                                                                              ๒๘
 ๒-๖ ใบกํากับพระสุพรรณบัฏ                                                                                    ๒๘
 ๒-๗ ประกาศพระบรมราชโองการ                                                                              ๒๘
 ๒-๘ พระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช                                                                      ๒๙
 ๒-๙ ไตรแพร ๑ ไตร                                                                                              ๒๙
๒-๑๐ บาตรพรอมดวยฝาบาตร และเชิงบาตรถมปด                                                            ๒๙
๒-๑๑ พานพระศรี                                                                                                  ๒๙
๒-๑๒ ขันน้ําพานรอง มีจอก และฝาชีหุมตาด                                                                   ๓๐
๒-๑๓ ถาดสรงพระพักตร                                                                                           ๓๐
๒-๑๔ หีบตราจักร ี                                                                                                  ๓๐
๒-๑๕ หีบพระโอสถหลังนูน                                                                                        ๓๐
๒-๑๖ คนโฑ                                                                                                         ๓๐
๒-๑๗ กาทรงกระบอก                                                                                              ๓๑
๒-๑๘ หมอลักจั่น                                                                                                   ๓๑
๒-๑๙ ปนโตกลม ๔ ชั้น                                                                                            ๓๑
๒-๒๐ สุพรรณราช                                                                                                  ๓๑
๒-๒๑ สุพรรณศร ี                                                                                                  ๓๑
๒-๒๒ พระแทน พรอมเศวตฉัตร ๓ ชั้น                                                                           ๓๒
๒-๒๓ บรรยากาศการประชุมมหาเถรสมาคมภายในตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร                       ๓๕

 ๓-๑ กุฏิพระคันถธุระ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                                          ๔๑
 ๓-๒ กุฏิพระวิปสสนาธุระ  วัดบุปผาราม จ.ตราด                                                              ๔๒
 ๓-๓ คณะกุฏิ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร                                                                      ๔๒
 ๓-๔ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                            ๔๓
 ๓-๕ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของตําหนักประทับชั่วคราวของสมเด็จพระสังฆราช                     ๔๔
 ๓-๖ กุฏิพระตําหนักอันเปนที่พํานักของพระราชาคณะ                                                       ๔๔
 ๓-๗ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระราชาคณะ                                                       ๔๕



ณ

ภาพที่        หนา

 ๓-๘ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิเจาอาวาส                                                             ๔๖
 ๓-๙ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิเจาคณะ                                                               ๔๗
๓-๑๐ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระสงฆแบบเรือนเด่ียว                                            ๔๗
๓-๑๑ ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระสงฆแบบเรือนแถว                                             ๔๗
๓-๑๒ หนาบัน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์                                      ๕๘
๓-๑๓ รูปดานสกัด ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                                  ๕๙
๓-๑๔ รูปดานขาง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                                  ๕๙
๓-๑๕ สภาพภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ                                      ๖๐
๓-๑๖ ลานตนจันทรดานหลังตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งเดิมเคยเปนที่ตั้งของหอสวด

มนตภายในคณะตําหนัก                                                                                    ๖๐
๓-๑๗ ตําหนักเหนือสันนิษฐานวาเคยเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช(สุก ญาณสังวร)                  ๖๑
๓-๑๘ หอไตรตั้งอยูคูกันกับหอเย็น บริเวณดานหนาของคณะตําหนัก                                         ๖๑
๓-๑๙ รูปดานสกัด ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                            ๗๐
๓-๒๐ รูปทางเขาดานหนา ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                                   ๗๐
๓-๒๑ สภาพภายในทองพระโรง ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                            ๗๑
๓-๒๒ สภาพภายในหองบรรทม ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม                             ๗๑
๓-๒๓ ศาลาเกงจีน ใชเปนหอกลางของคณะ น.๑๖                                                              ๗๒
๓-๒๔ หอไตร ภายในเขตคณะ น.๑๖                                                                             ๗๒
๓-๒๕ ดานหนาของตําหนักเดิมสวนที่หันเขาสูลานดานหลังคณะ                                             ๗๘
๓-๒๖ รูปดานหลังของตําหนักเดิมสวนที่ตอกับตําหนักจันทร                                                  ๗๘
๓-๒๗ สภาพเดิมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) กอนทําการบูรณะจะเห็นไดวาบริเวณ

ระเบียงดานหนานั้นเดิมกั้นผนังไมเปนหองสรง                                                          ๘๘
๓-๒๘ ดานหนาของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) ในปจจุบัน                                               ๘๘
๓-๒๙ ดานขางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)                                                            ๘๙
๓-๓๐ ตําหนักสูงดานหลังของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) ใชเปนที่ประทับบรรทมของ

สมเด็จพระสังฆราช                                                                                         ๘๙
๓-๓๑ สภาพภายในตําหนักสูงที่ใชประทับบรรทมของสมเด็จพระสังฆราช                                   ๙๐
๓-๓๒ สภาพภายในหองประชุมสงฆที่ใชสําหรับเสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราช    ๙๐
๓-๓๓ ตําหนักจันทรบริเวณบันไดทางขึ้นไปยังชั้น ๒ ของตําหนัก ซึ่งเปนหองบรรทมของ

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส                                           ๙๖
๓-๓๔ ดานหนาตําหนักจันทรเปนลานตนจันทรที่เชื่อมตอกับตําหนักเพชรและพระปนหยา   ๙๖
๓-๓๕ รูปดานหนาตําหนักเพชร สวนที่หันเขาสูลานตนจันทร                                       ๑๐๑
๓-๓๖ รูปดานหลัง ตําหนักเพชร                                                                            ๑๐๑



ด

ภาพที่        หนา

๓-๓๗ สภาพของพระที่นั่งสีตลาภิรมยขณะรื้อตําหนักอรุณจะเห็นไดวาหองบรรทมที่อยูทั้ง
 ๒ ขางของชั้นที่ ๓ นั้นยังไมไดรับการสราง เปนเพียงระเบียงโลงเทานั้น               ๑๑๐

๓-๓๘ สภาพของพระที่นั่งสีตลาภิรมยในปจจุบัน                                                        ๑๑๐
๓-๓๙ ดานหลังของพระที่นั่งสีตลาภิรมย ติดกับคลองหลังวัด                                       ๑๑๑
๓-๔๐ สภาพภายในบริเวณชั้น ๒ ของพระที่นั่งสีตลาภิรมย                                         ๑๑๑
๓-๔๑ สภาพตําหนักอรุณหลังการบูรณะในสมัยสมเด็จพระสังฆราชเจาชินวรสิริวัฒน        ๑๑๘
๓-๔๒ รูปดานหนาของตําหนักอรุณในปจจุบัน                                                           ๑๑๘
๓-๔๓ บริเวณบันไดทางเขาดานหนาของตําหนักอรุณ                                                ๑๑๙
๓-๔๔ รูปดานขางของตําหนักอรุณ                                                                         ๑๑๙
๓-๔๕ สภาพภายในสวนชั้น ๓ ของตําหนักอรุณ ซึ่งแตเดิมใชเปนหองประชุมสงฆสําหรับ

เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราชเจาชินวรสิริวัฒน                                  ๑๒๐
๓-๔๖ สภาพภายในสวนชั้น ๒ ของตําหนักอรุณ ซึ่งแตเดิมใชเปนหองประชุมสงฆสําหรับ

เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราช (วาสน)                                              ๑๒๐
๓-๔๗ บริเวณทางเขาของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งเปนทางเชื่อมระหวางตําหนัก

ประทับและหอประชุมสงฆ                                                                           ๑๒๗
๓-๔๘ ดานขางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                          ๑๒๗
๓-๔๙ รูปดานสกัดของหอประชุมสงฆ ซึ่งตั้งอยูดานหนาของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช   ๑๒๘
๓-๕๐ สภาพภายในของหอประชุมสงฆที่ในปจจุบันจัดเปนพิพิธภัณฑของวัด                  ๑๒๘
๓-๕๑ รูปดานหนาตําหนักบัญจบเบญจมา                                                               ๑๓๕
๓-๕๒ รูปดานขางตําหนักบัญจบเบญจมาสวนที่ติดกับถนนภายในวัด                            ๑๓๕
๓-๕๓ รูปดานหนาของตึกพักตรพิมลพรรณ                                                              ๑๓๖
๓-๕๔ รูปดานหลังของตึกพักตรพิมลพรรณ สวนที่ติดกับทางเชื่อมกับตําหนักบัญจบเบญจมา

ที่อยูดานหลัง                                                                                            ๑๓๖
๓-๕๕ พระที่นั่งทรงผนวชองคเดิมขณะที่อยูภายในพระบรมมหาราชวัง กอนรื้อมาสรางยังวัด

เบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                                                                           ๑๔๖
๓-๕๖ รูปดานหนาพระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                             ๑๔๖
๓-๕๗ พระกุฏิ ตําหนักที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช (ปลด) ตั้งอยูดานหลังพระที่นั่ง

ทรงผนวช                                                                                                ๑๔๗
๓-๕๘ สภาพภายในของพระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม                     ๑๔๗
๓-๕๙ สภาพภายในโถงรับรองแขกของพระกุฏิ                                                         ๑๔๘
๓-๖๐ สภาพภายในหองบรรทมของพระกุฏิ                                                             ๑๔๘
๓-๖๑ กุฏิที่ใชพํานักของพระสงฆ ภายในพระที่นั่งทรงผนวช                                       ๑๔๙
๓-๖๒ หอฉัน ตั้งอยูกลางพระที่นั่งทรงผนวช                                                             ๑๔๙



ต

ภาพที่        หนา

๓-๖๓ รูปดานหนาตําหนักสมเด็จฯ                                                                         ๑๕๕
๓-๖๔ รูปดานหลังตําหนักสมเด็จฯ                                                                         ๑๕๕
๓-๖๕ รูปดานหนากุฏิสุวรรณทัต                                                                            ๑๖๑
๓-๖๖ รูปดานหลังกุฏิสุวรรณทัต                                                                            ๑๖๑
๓-๖๗ สวนดานหนากุฏิสุวรรณทัต                                                                          ๑๖๒
๓-๖๘ ตึกศิริสม เดิมใชเปนสํานักงานเลขาธิการสมเด็จพระสังฆราชตั้งอยูฝงตรงขามกุฏิ

สุวรรณทัต                                                                                                ๑๖๒
๓-๖๙ รูปดานหนาของตําหนักคอยทาปราโมช                                                          ๑๗๕
๓-๗๐ รูปดานขางของตําหนักคอยทาปราโมช                                                           ๑๗๕

 ๔-๑ พระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราชในอดีต                                                      ๑๗๖
 ๔-๒ การกําหนดขอบเขตดวยรั้วของคณะตําหนัก วัดบวรนิเวศวิหาร                                     ๑๘๘
 ๔-๓ การกําหนดขอบเขตดวยกําแพงของคณะ ๖ วัดสุทัศนเทพวราราม                                  ๑๘๘
 ๔-๔ การกําหนดขอบเขตดวยที่วาง                                                                           ๑๘๙
 ๔-๕ อาคารที่เปนใชสํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราชภายในวัดตางๆ                            ๑๙๑
 ๔-๖ หอพระไตรปฎกภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                              ๑๙๒
 ๔-๗ หอระฆังภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                      ๑๙๒
 ๔-๘ ลักษณะฝากั้นหองบรรทมภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                        ๒๐๑
 ๔-๙ ลักษณะเตียงบรรทมภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                               ๒๐๒
๔-๑๐ โถงกลางภายใน พระที่นั่งสีตลาภิรมย                                                                   ๒๐๓
๔-๑๑ โถงตอนรับ ภายในตําหนักคอยทาปราโมช                                                             ๒๐๓
๔-๑๒ ลักษณะฐานอาคารของกุฏิสงฆทั่วไป และอาคารในเขตพุทธาวาส                                   ๒๑๗
๔-๑๓ ลักษณะชองเปดประตูหนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชรูปแบบไทยประเพณี                   ๒๑๘
๔-๑๔ เปรียบเทียบลักษณะเครื่องปดเครื่องมุงของกุฏิในแตละประเภท                                     ๒๑๙
๔-๑๕ ลักษณะหนาบันตางๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบทรงไทยประเพณ ี              ๒๒๐
๔-๑๖ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบจีน                                                              ๒๒๑
๔-๑๗ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบเลียนอยางตะวันตก                                             ๒๒๓
๔-๑๘ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบเลียนอยางตะวันตกแบบมีหลังคาปนหยา                  ๒๒๓
๔-๑๙ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบตะวันตกในชวงตน                                            ๒๒๔
๔-๒๐ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบตะวันตกในชวงปลาย                                         ๒๒๕
๔-๒๑ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประยุกต                                                   ๒๒๖
๔-๒๒ ลักษณะอาคารที่มีเสารวมใน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ                            ๒๒๘
๔-๒๓ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีโครงสรางหลังคาแบบปนหยา                                        ๒๓๒



ถ

ภาพที่        หนา

๔-๒๔ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีโครงสรางหลังคาแบบพื้นเรียบ                                       ๒๓๓
๔-๒๕ ฐานอาคารของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                             ๒๓๔
๔-๒๖ ลักษณะเสาภายนอกของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                  ๒๓๕
๔-๒๗ ลักษณะเสาภายในของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                    ๒๓๕
๔-๒๘ การตกแตงเสาภายในของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                ๒๓๖
๔-๒๙ การตกแตงหัวเสารูปแบบอื่นๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                      ๒๓๖
๔-๓๐ การตกแตงซุมประตูหนาตางดวยการทําลอกบัวปูนอยูโดยรอบชองเปด                            ๒๓๗
๔-๓๑ การตกแตงซุมประตูหนาตางในรูปแบบตางๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                     ๒๓๗
๔-๓๒ การตกแตงบานประตูหนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชรูปแบบไทยประเพณ ี              ๒๓๘
๔-๓๓ การตกแตงหยองหนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                  ๒๓๙
๔-๓๔ ลักษณะหนาบันแบบเรียบของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                           ๒๔๐
๔-๓๕ ลักษณะหนาบันที่นําตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชมาประดับตกแตง                            ๒๔๑
๔-๓๖ ลักษณะหนาบันที่นําตาลปตรพัดยศของสมเด็จพระสังฆราชมาประดับตกแตง                     ๒๔๑
๔-๓๗ ลักษณะหนาบันแบบลายสัญลักษณของผูสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                         ๒๔๒
๔-๓๘ ลักษณะหนาบันแบบอื่นๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                           ๒๔๓
๔-๓๙ ฝาเพดานของตําหนักประทับโดยทั่วไปจะมีลักษณะที่เรียบงาย                                      ๒๔๔
๔-๔๐ ฝาเพดานของหอประชุมสงฆที่ประดับตกแตงดวยบัวไม คิ้วไม                                      ๒๔๔
๔-๔๑ ฝาเพดานของหอประชุมสงฆที่ประดับตกแตงดวยการลงรักปดทอง                                 ๒๔๕
๔-๔๒ ฝาเพดานของตําหนักประทับที่ลงรักปดทองบนพื้นเขียว                                              ๒๔๕

 ๕-๑ พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดชฯมหาราชทรงวางศิลาฤกษพุทธมณฑล        ๒๔๗
 ๕-๒ พระศรีศากยะทศพลญาณ ประธานพุทธมณฑลสุทรรศน                                              ๒๕๑
 ๕-๓ วิหารพุทธมณฑล                                                                                          ๒๕๒
 ๕-๔ มหาวิหารประดิษฐานพระไตรปฎกหินออน                                                             ๒๕๓
 ๕-๕ ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช                                                                               ๒๕๔
 ๕-๖ ที่พักสงฆอาคันตุกะ                                                                                       ๒๕๕
 ๕-๗ หอประชุมและสํานักงานพุทธมณฑล                                                                    ๒๕๖
 ๕-๘ พิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา                                                                          ๒๕๗
 ๕-๙ หอสมุดแหงพระพุทธศาสนา                                                                              ๒๕๗
๕-๑๐ สังเวชนียสถาน ตําบลประสูต ิ                                                                           ๒๕๘
๕-๑๑ สังเวชนียสถาน ตําบลตรัสรู                                                                              ๒๕๘
๕-๑๒ สังเวชนียสถาน ตําบลปฐมเทศนา                                                                       ๒๕๙
๕-๑๓ สังเวชนียสถาน ตําบลปรินิพาน                                                                         ๒๕๙



บบททท่ีท่ี  ๑๑

บบททนํานํา

๑๑..๑๑    คคววาามมเเปปนนมมาา  แแลละะคคววาามมสําสําคัคัญญขขอองงกกาารรศึศึกกษษาา

นับตั้งแตองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาไดใหกําเนิดพระพุทธศาสนาขึ้น  ก็มีเหลา
พุทธศาสนิกชนที่เลื่อมใสศรัทธาไดเขามารวมนับถือและประพฤติปฏิบัติตามคําสอนของพระพุทธองค
เปนจํานวนมาก และสวนหนึ่งก็เขามาอุปสมบทเปนภิกษุสงฆสาวกเพื่อที่จะคนหาทางพนทุกขโดยอาศัย
การปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยของพระพุทธเจา รวมทั้งทําหนาที่เผยแผคําสอนของพระพุทธองคแก
บรรดาพุทธศาสนิกชนสืบเนื่องเร่ือยมาจนถึงปจจุบัน

สําหรับประเทศไทยเมื่อไดรับเอาพระพุทธศาสนาเขามาประดิษฐานตั้งแต พ.ศ. ๒๓๖ โดยมี
พระภิกษุชาวลังกา ๒ รูป คือ พระโสณะเถระและพระอุตตระเถระเปนผูนํามาเผยแผนั้น ทําใหมี
พุทธศาสนิกชนที่เลื่อมใสศรัทธาไดเขามาอุปสมบทเปนพระภิกษุอยูเปนจํานวนมาก จึงจําเปนตองมีการ
จัดระเบียบการปกครองคณะสงฆขึ้น    เพ่ือที่จะสามารถดูแลควบคุมภิกษุสงฆใหประพฤติปฏิบัติตนได
ถูกตองตามพระธรรมวินัยและใหเกิดความสงบเรียบรอย จึงมีการจัดตั้งตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชขึ้น
เพ่ือทําหนาที่เปนประมุขของสงฆทั้งปวง สันนิษฐานวาตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชนาจะมีมาแตครั้ง
สุโขทัยแลวเน่ืองจากพบศิลาจารึกพอขุนรามคําแหงที่ไดจารึกไว๑  และตําแหนงน้ีก็ไดมีสืบเนื่องมาถึง 
สมัยอยุธยา สมัยธนบุรี จวบจนถึงในสมัยรัตนโกสินทร

สมเด็จพระสังฆราช ถือวาเปนตําแหนงที่มีความสําคัญสูงสุดในพระพุทธศาสนา โดยมี
พระมหากษัตริยเปนผูสถาปนาดวยพระองคเองมีศักดิ์เทียบไดกับเจาตางกรม๒  จึงทําใหทรงมีพระจริย
วัตรและหนาที่ปฏิบัติตางๆ ที่แตกตางมากกวาภิกษุสงฆทั่วไป รวมทั้งเครื่องใชตางๆ ก็ตองแสดงออกถึง
สมณศักดิ์ของพระองคใหมีความสําคัญดวย เชน ตาลปตรพัดยศ พระสุพรรณบัฏ และเครื่องประกอบ
สมณศักดิ์ตางๆ เปนตน  โดยเฉพาะกุฏิอันเปนที่ประทับก็มีการสรางใหมีรูปแบบทางสถาปตยกรรมที่มี
ความพิเศษกวากุฏิสงฆโดยทั่วไปรวมทั้งองคประกอบการประดับตกแตงก็ยังแฝงไวซึ่งนัยแหง
ฐานานุศักดิ์ดวย ซึ่งจะ เรียกอาคารประเภทนี้วา “ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช” อันถือเปน
สถาปตยกรรมที่มีคุณคาและมีเอกลักษณเฉพาะตน ที่ไดรับการขัดเกลาสืบเนื่องมาจากอดีตจนถึงปจจุบัน
ภายใตเง่ือนไขแหงหลักธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาไดอยางถูกตองเปนอยางดี

สําหรับพุทธมณฑล ถือวาเปนสถานที่ที่สรางขึ้นเพื่อเปนจุดศูนยกลางแหงพระพุทธศาสนาอยาง
แทจริง มีหนาที่เปนศูนยศึกษาคนควาทางศาสนา เผยแผพระพุทธศาสนา และเปนสํานักงานกลางการ

                                                                                             

๑ สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ (พระนคร: วัชรินทรการพิมพ,
๒๕๑๓), หนา ๖.

๒ พระมหาอุทิศ อุทิตเมธี, ความรูเบ้ืองตนเกี่ยวกับสมณศักดิ์ (กรุงเทพฯ: โรงพิมพเล่ียงเชียง, ๒๕๓๕), หนา ๖.



๒

บริหารการคณะสงฆแหงประเทศไทย๓  โดยภายในเขตพุทธมณฑลไดมีการจัดแบงพ้ืนที่ออกเปน ๔ สวน
ใหญๆ ไดแก สวนพุทธาวาส สวนสังฆาวาส สวนฆราวาส และสวนพุทธอุทยาน  โดยปจจุบันภายในสวน
สังฆาวาสไดมีอาคารที่ถูกสรางไวแลว ๒ หลัง ไดแก ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและที่พักสงฆอาคันตุกะ 
แตเน่ืองจากการออกแบบอาคารทั้งสองหลังขาดการคํานึงถึงประโยชนใชสอยที่เหมาะสมตอพระจริยวัตร
ที่แทจริงและพระชนมมายุขององคสมเด็จพระสังฆราชทําใหอาคารถูกปลอยทิ้งรางขาดการใชงาน รวม
ทั้งปจจุบันทางพุทธมณฑลก็มีการจัดกิจกรรมเกี่ยวกับทางภิกษุสงฆมากขึ้น เชน การจัดงานบรรพชา
สามเณรภาคฤดูรอน การปฏิบัติธรรมเจริญสมถะและวิปสสนากรรมฐานสําหรับพระภิกษุ และการอบรม
พระธรรมทูต เปนตน ทําใหขาดสถานที่ที่เหมาะสมในการประกอบกิจกรรมตางๆ ของสงฆ จึงจําเปนตอง
ไปใชอาคารอื่นๆ ในเขตฆราวาสแทน  ดังนั้นจึงเห็นวาเปนการเหมาะสมที่จะสรางตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราชขึ้นใหมพรอมทั้งทําการปรับปรุงเขตสังฆาวาสใหมีเสนาสนะตางๆ ที่พอเพียงตอการใชงานของ
ภิกษุสงฆตามกิจกรรมตางๆ ที่เพ่ิมมากขึ้นดวย

ดังนั้นการศึกษาเรื่องแนวทางการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขต
สังฆาวาส ที่พุทธมณฑล  จึงถือเปนการเปนการศึกษาคนควาเพื่อใหเกิดความรูและความเขาใจที่ถูกตอง
ตอสถาปตยกรรมประเภทที่พักอาศัยของภิกษุสงฆที่มีสมณศักดิ์ตางไปจากภิกษุสงฆโดยทั่วไป ทั้งในแง
ประโยชนใชสอย และการแสดงนัยแหงฐานานุศักดิ์ตางๆ ที่เหมาะสม  รวมทั้งในปจจุบันกุฏิเหลานี้ก็ชํารุด
ทรดุโทรมลงตามกาลเวลา ขาดการดแูลรกัษาทีถ่กูตองและบางหลงักมี็การปรบัเปลีย่นแกไขการใชงานไป 
จึงจําเปนอยางยิ่งที่จะตองทําการศึกษาและเก็บรวบรวมขอมูลเอาไว เพ่ือเปนประโยชนในการศึกษาคน
ควาและนําไปใชเปนขอมูลพ้ืนฐานในการทําการออกแบบตอไปในภายภาคหนา

๑๑..๒๒    วัวัตตถุถุปปรระะสสงงคคขขอองงกกาารรศึศึกกษษาา

๑. เพ่ือศึกษาถึงมูลเหตุความเปนมา และความเปลี่ยนแปลงของสถาปตยกรรมที่พักอาศัย  
ประเภทตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในสมัยรัตนโกสินทร

๒. เพ่ือศึกษาถึงพระจริยวัตรของสมเด็จพระสังฆราชที่มีความแตกตางกับภิกษุสงฆทั่วไป และ
เปนปจจัยสําคัญที่สงผลตอการใชพ้ืนที่ภายในตําหนักที่ประทับ

๓. เพ่ือศึกษาถึงรูปแบบและองคประกอบทางสถาปตยกรรมที่ถูกนํามาใชเพ่ือแสดงออกถึง
ฐานานุศักดิ์ของพระที่มีสมณศักดิ์สูง ทั้งในดานผังบริเวณ ผังพ้ืน รูปทรงอาคาร โครงสราง
และวัสดุกอสราง รวมทั้งองคประกอบตกแตงทางสถาปตยกรรมตางๆ

๔. เพ่ือจัดทําโครงการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราช และเสนาสนะในเขตสังฆาวาส ที่
พุทธมณฑล ใหมีความสอดคลองกับการใชสอยในปจจุบันและแฝงไวซึ่งนัยแหงฐานานุศักดิ์
ที่เหมาะสมแกสมณศักดิ์ของภิกษุสงฆอันเปนผูพํานักอยูในกุฏินั้น

                                                                                             

๓ กรมศาสนา, พุทธมณฑลรําลึก (กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๔๔), หนา ๘๑-๘๓.



๓

๑๑..๓๓    ขขออบบเเขขตตขขอองงกกาารรศึศึกกษษาา

๑. ศึกษาเนนงานสถาปตยกรรมตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางขึ้นในสมัยรัตนโกสินทรเปน
หลัก

๒. ศึกษาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีลักษณะสมบูรณเพียงพอตอการศึกษา หรือหากมีการ
บูรณะเปลี่ยนแปลงก็ยังไมเสียรูปแบบทางสถาปตยกรรม รวมทั้งตองไดรับความอนุญาต
จากผูดูแลสถานที่ใหเขาทําการศึกษาได

๓.   ศึกษาเนนในดานตางๆ ดังนี้
๓.๑   ตําแหนงที่ตั้ง ไดแก การวางผังบริเวณ และความสัมพันธกับบริเวณอ่ืนๆ เชน เขต

พุทธาวาส เปนตน
๓.๒   รูปแบบทางสถาปตยกรรม ไดแก ผังพ้ืน  รูปดาน  รูปตัด  รูปทรง และที่วาง
๓.๓   องคประกอบทางสถาปตยกรรม ไดแก การตกแตงเคร่ืองบน ฝาผนัง ประตู หนาตาง       

ฐานอาคาร เปนตน
๓.๔   โครงสรางและวัสดุกอสรางทางสถาปตยกรรม

๔.  เสนอแนะโครงการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขตสังฆาวาส ที่
พุทธมณฑล โดยทําการวางผังและออกแบบอาคารเสนาสนะตางๆ ภายในเขตสังฆาวาส 
เชน กุฏิพระ หอฉัน หอสวดมนต เปนตน และเนนการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
เปนสําคัญ

๑๑..๔๔    วิวิธีธีดําดําเเนินินนกกาารรศึศึกกษษาา

๑. การสํารวจคัดเลือกตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชทําโดยการศึกษาคนควาขอมูลจาก
เอกสารชั้นตนและทําการสํารวจสภาพจริงของอาคาร  เพ่ือนํามาพิจารณาคัดเลือกโดย
อาศัยเกณฑที่กําหนดในขอบเขตของการศึกษา

๒. การคนหาขอมูลดานเอกสาร (Documentary Research) โดยทําการคนควาทั้ง
๒.๑  ขอมูลปฐมภูมิ (Primary Sources) ไดแก จดหมายเหตุ พระราชพงศาวดาร พระธรรม

วินัย
๒.๒  ขอมูลทุติยภูมิ (Secondary Sources) ไดแก เอกสารคัดลอกจากงานเขียน ขอคิดเห็น 

รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ และเอกสารอื่นๆ ที่เกี่ยวของ
๓. การเก็บรวบรวมขอมูลภาคสนาม (Field Research) ไดแก

๓.๑   การสัมภาษณ  ทําการสัมภาษณทั้ง เจาอาวาส พระสงฆลูกวัด สามเณร  รวมทั้ง
บุคคลที่เกี่ยวของและมีความนาเชื่อถือ เพ่ือใหทราบถึงประวัติความเปนมาของวัด 
การเปลี่ยนแปลงของกุฏิ ลักษณะความเปนอยู และการใชชีวิตของพระสงฆในวัด



๔

๓.๒    การสํารวจรังวัด  ทําทั้งในลักษณะ
-   Visual Survey  คือ การบันทึกขอมูลดวยภาพถาย และแผนที่ทางราชการ
-   Measured Survey  คือ  การสํารวจภาคสนาม, การรังวัดอาคารตางๆ

๔. การจัดระบบระเบียบของขอมูลโดยจัดกลุมแยกแยะตัวอยางที่ศึกษา อาศัยเกณฑจากขอมูล
ประวัติศาสตรและรูปแบบสถาปตยกรรมแบงออกเปนชนิดและประเภทเพื่อนํามาวิเคราะห
ไดอยางตอเนื่อง

๕. การนําเสนอผลการวิเคราะหขอมูลจากการศึกษาจะใชวิธีการพรรณาวิเคราะห (Analylical 
Description) โดยอาศัยความรูทางสถาปตยกรรมและความรูเกี่ยวเน่ืองอ่ืนๆ เปนเกณฑ ซึ่ง
มีรายละเอียดดังนี้
๕.๑   การศึกษาประวัติความเปนมาที่สงผลตอความเปลี่ยนแปลงของงานสถาปตยกรรม
๕.๒ การศึกษาพระจริยวัตรและหนาที่ของสมเด็จพระสังฆราชที่มีผลตอรูปแบบของงาน

สถาปตยกรรม
๕.๓   วิเคราะหลักษณะทางกายภาพของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ในดาน

-  ตําแหนงที่ตั้ง ไดแก การวางผังบริเวณ และความสัมพันธกับบริเวณอื่น ๆ
-  รูปแบบทางสถาปตยกรรม ไดแก ผังพ้ืน  รูปดาน  รูปตัด  รูปทรง และที่วาง
-  องคประกอบทางสถาปตยกรรม ไดแก การตกแตงเครื่องบน ฝาผนัง ประตู หนา

ตาง ฐานอาคาร เปนตน
-  โครงสรางและวัสดุกอสรางทางสถาปตยกรรม

๖. การสรุปผลที่ไดจากการศึกษาเพื่อใหเห็นถึงรูปแบบและวิวัฒนาการของตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราชในสมัยรัตนโกสินทร เพ่ือหารปูแบบที่เหมาะสมตอการใชงานในปจจุบัน

๗. ทําการออกแบบอาคารประเภทตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะในเขตสังฆาวาส ที่
พุทธมณฑล เพ่ือใชเปนแนวทางเบื้องตนสําหรับผูที่จะทําการศึกษาตอไป

๑๑..๕๕    ปปรระะโโยยชชนนที่ที่ไไดดรัรับบจจาากกกกาารรศึศึกกษษาา

๑. ทําใหทราบถึงมูลเหตุที่มาของรูปแบบทางสถาปตยกรรม ตลอดจนถึงหลักเกณฑและแนว
ความคิดในการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๒. ทําใหเขาใจถึงความสําคัญของสมเด็จพระสังฆราช และพระจริยวัตรหนาที่ตางๆ ที่ทรง
ประพฤติปฏิบัติในหนาที่ของประมุขแหงสงฆอันสืบเนื่องจากอดีตจนถึงปจจุบัน

๓. เพ่ือใชเปนหลักฐานขอมูลที่สําคัญในการอนุรักษอาคารตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ยังคง
เหลืออยู

๔. เพ่ือใชเปนขอมูลพ้ืนฐานในการจะนําไปออกแบบอาคารประเภทตําหนักสมเด็จพระสังฆราช 
กุฏิพระราชาคณะ และกุฏิพระภิกษุสงฆตางๆ ใหมีความเหมาะสมและถูกตองตอฐานานุรูป 
และฐานานุศักดิ์



บบททท่ีท่ี  ๒๒

สสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช  สสกกลลมมหหาาสัสังงฆฆปปริรินนาายยกก

๒๒..๑๑    ปปรระะวัวัติติ  คคววาามมเเปปนนมมาาขขอองงตําตําแแหหนนงงสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช
คําวาสมเด็จพระสังฆราชหรือสังฆราช ตามความหมายในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน 

พ.ศ.๒๕๒๕ ไดใหไวหมายถึง ประมุขแหงคณะสงฆซึ่งพระมหากษัตริยทรงสถาปนาใหดํารง
ตําแหนงสกลมหาสังฆปริณายก  สันนิษฐานวาตําแหนงสังฆราชนี้นาจะเกิดมีขึ้นในประเทศลังกากอน 
ตั้งแตพุทธศตวรรตที่ ๑๕ โดยใชคําวา “มหาสามี” และ “สังฆราช” ควบคูกัน๑ จนกระทั่งพุทธศาสนา
ลัทธิลังกาวงศไดเผยแผเขามาประดิษฐานในดินแดนสยามและไดเจริญรุงเรืองสูงสุดในสมัยสุโขทัยชวง    
พุทธศตวรรตที ่๑๙ จึงไดพบวามีการใชคําวา “สงัฆราช” กบัพระภกิษทุีด่ํารงตําแหนงเปนสงัฆนายกผูซึ่ง
ทําหนาที่เปนประมุขปกครองเหลาสงฆในพุทธศาสนาเรื่อยมาจนกระทั่งถึงในปจจุบัน

สําหรับประวัติของตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช จะขอกลาวควบคูไปกับประวัติของการปกครอง
คณะสงฆ เพ่ือใหเกิดความเขาใจและเห็นภาพรวมของพุทธศาสนาในประเทศไทยไดชัดเจนยิ่งขึ้น

๒.๑.๑  สมัยพุทธกาล
เม่ือสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาไดตรัสรูแลว พระองคก็ไดทรงออกไปแสดงธรรมเผยแผศาสนา 

รวมทั้งทรงทําการอุปสมบทใหแกบรรดาสาวกผูเลื่อมใสในคําสอนดวยตัวของพระองคเอง จนกระทั่งเกิด
มีพระสาวกมากขึ้นพระองคจึงไดสงพระสงฆผูสําเร็จจนถึงขั้นพระอรหันตออกไปประกาศพระศาสนาตาม
ดินแดนตางๆ พรอมทั้งแตงตั้งใหพระอรหันตเหลานั้นเปนพระอุปชฌายสามารถทําการอุปสมบทแกสาวก
ตางๆ แทนพระพุทธองคไดตามพุทธานุญาต ทําใหมีจํานวนของภิกษุสงฆมากขึ้นและกอใหเกิดเปนคณะ
สงฆตางๆ ขึ้นมาในหลายสถานที่

ดังน้ันการดูแลปกครองคณะสงฆตางๆ ที่เกิดขึ้นมาทั้งหมดนั้น พระพุทธเจาไดทรงกําหนดให
เปนลักษณะที่เรียกวา “สัทธิวิหารริก อันเตวาสิก” อันหมายถึงพระภิกษุผูเปนพระอุปชฌายของคณะ
สงฆนั้นจะตองมีหนาที่ดูแลและสั่งสอนศิษยของตนใหประพฤติปฏิบัติถูกตองตามพระธรรมวินัยที่พระ
พุทธองคไดทรงบัญญัติไว สวนการปกครองคณะสงฆโดยสวนรวมพระพุทธเจายังทรงดํารงตําแหนงเปน
พระธรรมราชาประมุขของสงฆทั้งหมด โดยมีพระสารีบุตรเปนพระธรรมเสนาบดีทําหนาที่ชวยตามที่
โปรดใหชวย และมีพระโมคคัลลานะกับพระเถระชั้นผูใหญทั้งหลาย เชน พระมหากัสสปะ พระอุบาลี และ
พระอานนท เปนตน เปนสังฆบิดรและสังฆปริณายกทําหนาที่ดูแลปกครองคณะสงฆที่เปนสัทธิวิหารริก 
อันเตวาสิกของตน สวนอํานาจการตัดสินใจเกี่ยวกับกิจตางๆ ของสงฆทรงมอบใหเหลาภิกษุสงฆทําการ

                                                                                             

๑ ไมเคิล ไรท, “ความเปนมาของสถาบันพระมหาสามีสังฆราชในลังกาทวีป,” ศิลปวัฒนธรรม ๗ (สิงหาคม
๒๕๒๙) : ๑๒๒-๑๒๔.



๖

ประชุมสังฆกรรมกันจนมีมติเห็นชอบเปนเอกฉันทรวมกันทุกรูป โดยยังคงตองสอดคลองกับพระธรรม
วินัยดวย๒

๒.๑.๒  สมัยหลังพุทธกาล
หลังจากพระพุทธเจาเสด็จดับขันธปรินิพพานแลว เหลาคณะสงฆตางก็ดูแลปกครองกันเองโดย

ยึดหลักพระธรรมวินัยเปนประธานแหงพุทธศาสนาตามอยางที่พระพุทธเจาไดทรงตรัสกับพระอานนท
กอนที่จะปรินิพพานไววา

"อานนท พระธรรมและวินัยอันใด ที่เราไดแสดงและ
บัญญัติไว เม่ือเราลวงลับไปแลว พระธรรมและวินัย
นั้นแหละจักเปนศาสดาของเธอทั้งหลาย ฯลฯ"๓

ซึ่งจะเห็นไดวา พระพุทธเจาไมไดทรงกําหนดใหภิกษุรูปใดรูปหนึ่งทําหนาที่เปนประธาน
ในการดูแลปกครองคณะสงฆ หากแตทรงตองการใหภิกษุทุกรูปเคารพนับถือและปฏิบัติตามพระธรรม
วินัยที่พระองคไดทรงบัญญัติไวเปนหลักในการประพฤติปฏิบัติแทน แตเน่ืองจากพระธรรมวินัยนั้นเปน
เพียงแตพุทธโอวาทของพระพุทธเจาที่ไดถวายแกพระอรหันตบางรูปเทานั้น ดังนั้นเม่ือเวลาลวงไปจึงเกิด
การตีความหมายของพระธรรมวินัยที่คลาดเคลื่อนแตกตางกันออกไปทําใหตองมีการทําการสังคยานา
พระธรรมวินัยถึง ๓ ครั้ง โดยครั้งแรกนั้นกระทําเม่ือ พ.ศ. ๑ หลังจากที่พระพุทธเจาปรินิพพานแลว ๓ 
เดือน และการสังคยานาครั้งที่ ๒ ในป พ.ศ. ๑๐๐  ซึ่งการสังคยานาทั้งสองครั้งสงผลใหเกิดการแตกแยก
ภายในคณะสงฆ เน่ืองจากคณะสงฆแตละฝายตางก็มีความคิดเห็นในการวินิจฉัยพระธรรมวินัยที่แตกตาง
กัน ทําใหพระภิกษุที่เปนประธานของแตละฝายก็ตางแยกยายกันออกไปตั้งเปนคณะสงฆนิกายตางๆสง
ผลใหเกิดเปนคณะสงฆตางๆ อีกหลายคณะในชวงเวลาตอมา๔

และในป พ.ศ. ๒๓๖ ไดมีการสงัคยานาขึน้เปนครัง้ที ่๓ โดยมพีระโมคคลัลบิตุรตสัสะเปนประธาน
และมีพระเจาอโศกมหาราชเปนองคอุปถัมภ ซึ่งหลังจากการสังคยานาครั้งนี้พระเจาอโศกมหาราชไดจัด
สงพระอรหันตที่เปนสมณะทูตออกไปเผยแผพุทธศาสนาทั้งภายในและภายนอกประเทศรวมทั้งหมด ๙ 
สาย ซึ่งในการไปประดิษฐานพุทธศาสนาตามสถานที่ตางๆ นั้น มีความจําเปนที่จะตองรับการอุปถัมภ
จากฝายอาณาจักรของประเทศนั้นๆ ทําใหการคณะสงฆจึงจําเปนตองมีรูปแบบการปกครองที่เปนไปตาม
ระบบราชการแผนดิน ตั้งแตการวางแบบแผนการปกครองคณะสงฆตลอดจนการแตงตั้งพระ           

                                                                                             

๒  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย (กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, ๒๕๒๗), หนา ๑.
๓  ที.ม. (ฉบับมหาจุฬาฯ) ๑๐/๒๑๖/๑๓๔
๔ แสวง อุดมศรี, การปกครองคณะสงฆไทย (กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๓๓), หนา

๕๓-๕๘.



๗

สังฆปรินายกใหมีสมณศักดิ์ลดหลั่นกันตามลําดับ๕  โดยมีพระเจาแผนดินผูเปนเอกอัครนูปถัมภกทรงแตง
ตั้ง พรอมทั้งยังทรงไดคัดเลือกพระสงฆองคหน่ึงองคใดผูมีคุณสมบัติเปนที่เคารพบูชาของสงฆทั้งหลาย
ขึ้นเปนหัวหนาดํารงตําแหนงสูงสุดในคณะสงฆทั้งหมดและเรียกพระสงฆองคนั้นวา “พระสังฆราช”  ซึ่ง
พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวไดทรงมีพระบรมราชาธิบายในเรื่องน้ีไวในจดหมายเหตุตอนหนึ่ง
มีความวา

 “...ตําแหนงพระสังฆราชนั้น เดิมแตกอนอยางธรรมเนียมใน
สยามประเทศนี้ แลเมืองอ่ืนๆใกลเคียงกันบันดาเปนเมืองมีพระสงฆอยู
เปนที่นับถือ โดยปรกติคนในพื้นบานเมืองนั้น ยอมมีจารีตมาคือพระมหา
เถรเจาองคใดซึ่งพระเถรานุเถระผูนอยผูใหญเจาหมูเจาคณะในพระพุทธ
สาศนาเปนอันมาก พรอมใจกันนับถือบูชาวาเปนผูประกอบดวยสีลและ
ปญญาศรัทธาทิคุณควรจะเปนประธานที่พ่ึงแกพระสงฆทั้งปวง แลราชกุล
ทั้งราษฎรในการสั่งสอนแนะนําใหปรฎิบัตการกุศลในพระพุทธสาศนาได
ดวยดีแลว ในพระเจาแผนดินก็พรอมกับความคิดเสนาบดี ยอมแตงตั้งพระ
มหาเถรเจาองคนั้น  ใหมีอิศริยยศบันดาศักดิ์อยางใหญอยางสูงกวา
พระสงฆทั้งปวงเรียกนามวาพระสังฆราชเยี่ยงอยางนี้มีมานาน...” ๖

และพระนามที่ใชเรียกตําแหนงของพระสังฆราชนั้นก็แตกตางกันไปตามแตละประเทศ เชน 
ประเทศลังกาเรียก “พระมหาสามีสังฆราช” ประเทศลาวเรียก “พระยอดแกว” สวนประเทศไทยเรียก  
“สมเด็จพระสังฆราช” เปนตน

๒.๑.๓  สมัยสุโขทัย  (พ.ศ. ๑๘๐๐-๑๙๒๐)

พระพุทธศาสนาไดมาประดิษฐานยังดินแดนสุวรรณภูมิตั้งแตสมัยทวารวดีแลว แตหลักฐานที่ยืน
ยันไดเกี่ยวกับตําแหนงสังฆราชนั้นถูกพบในสมัยพอขุนรามคําแหงมหาราช กษัตริยองคที่ ๓ แหงกรุง
สุโขทัย เนื่องจากพระองคทรงเลื่อมใสศรัทธาคณะสงฆแบบลังกาวงศที่เจริญรุงเรืองอยูในเมือง
นครศรีธรรมราชเปนอยางมาก จึงไดอาราธนาพระมหาเถรสังฆราชขึ้นมาเผยแผพุทธศาสนาในกรุง
สุโขทัย ดังขอความในจารึกพอขุนรามคําแหงหลักที่ ๑ มีความวา

"...เบื้องตะวันตกเมืองสุโขทัยน้ันมีอรัญญิก พอขุนรามคําแหง
กระทําโอยทานแกพระมหาเถระสังฆราชปราชญเรียนจบปฎกไตรหลวก
กวาปูครูในเมืองนี้ ทุกคนลุกแตเมืองนครศรีธรรมราชมา..."๗

                                                                                             

๕ สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ (พระนคร: วัชรินทรการพิมพ,
๒๕๑๓), หนา ๓-๕.

๖ หอสมุดแหงชาติ, เลขที่ ๕๒, จดหมายเหตุรัชกาลที่ ๔, สมุดไทยดํา เร่ืองตําแหนงพระสังฆราช.
๗ ประชุมศิลาจารึกภาคที่ ๑  จารึกสุโขทัย (พิษณุโลก: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, ๒๕๒๐), หนา ๓.



๘

การปกครองคณะสงฆในชวงเวลานั้นมีการจัดสมณศักดิ์เปน ๒ ชั้น คือ ชั้นที่ ๑ เรียกวา 
พระสังฆราชหรือพระสังฆราชา ชั้นที่ ๒ เรียกวา ปูครูหรือพระครู สวนพระภิกษุสงฆผูมีพรรษาหรือมี
ความรูความสามารถเปนที่เคารพของคนทั่วไปก็จะเรียกวา มหาเถระหรือเถระ ดังขอความใน จารึกพอ
ขุนรามคําแหง พ.ศ. ๑๘๓๕ มีความวา

“ ที่พระนครสุโขทัย มีสังฆราช มีปูครู มีมหาเถระ และมีเถระ ” ๘

การคณะสงฆสมัยสุโขทัยมีการจัดแบงการปกครองไปตามหัวเมืองตางๆ เชนเดียวกับการปก
ครองราชอาณาจักร มีการแตงตั้งสังฆปรินายกปกครองดูแลคณะสงฆในเขตหัวเมืองนั้นๆ โดยถาเปนหัว
เมืองใหญจะเรียกวา “พระสังฆราช” สวนหัวเมืองเล็กเรียกวา “พระครู” ดังนั้นตําแหนงพระสังฆราชใน
สมัยน้ีจึงพบวามีหลายองคในคราวเดียวกัน ดังปรากฎในทําเนียบชั้นหลังที่ยังคงเรียกเจาคณะเมืองวา
สังฆราชาอยู (จนกระทั่งมาเปลี่ยนเปนสังฆปาโมกขในสมัยรัชกาลที่ ๔)๙

ชวงปลายสมัยสุโขทัยในรัชสมัยของพระมหาธรรมราชาลิไทย กษัตริยองคที่ ๕ แหงกรุงสุโขทัย
พบวาไดมีการอาราธนาพระมหาสวามีสังฆราชจากเมืองลังกามาจําพรรษาที่กรุงสุโขทัย และเนื่องจาก
พระมหาสวามีสังฆราชนี้เปนพระที่เนนดานวิปสนาธุระจึงมีคนเสื่อมใสศรัทธามาก มีคนเขามาขอบรรพชา
อุปสมบทเปนพระสงฆในนิกายนี้เปนจํานวนมาก ทําใหคณะสงฆในชวงนี้จึงแบงออกเปน ๒ คณะ คือ

๑. คณะคามวาส ี ไดแก คณะสงฆที่เนนศึกษาดานพระธรรมวินัย ซึ่งเปนพระสงฆที่มีอยูแตเดิม
สวนมากมักพํานักอยูภายในเขตเมืองตามยานชุมชนตางๆ

๒. คณะอรัญวาสี ไดแก คณะสงฆที่เขามาใหม เนนศึกษาดานการปฏิบัติวิปสสนาธุระมักพํานัก
อยูตามวัดที่ตั้งหางไกลจากตัวเมืองออกไป

ซึ่งคณะสงฆทั้งสองฝายตางแยกการปกครองออกจากกันอยางชัดเจนแตละคณะก็จะมีสังฆราช
เปนสังฆนายกปกครองคณะสงฆของตน ทําใหภายในกรุงสุโขทัยจึงมีพระสังฆราชอยู ๒ องคในคราว
เดียวกัน จะเห็นไดจากรายชื่อของสังฆราชที่คนพบในจารึกสุโขทัยหลักตางๆ เชนในป พ.ศ. ๑๙๔๙ ไดมี
การสถาปนาพระบรมครูติโลกดิลกติรตน สีลคนธวนวาสี ธรรมกิตติ สังฆราชมหาสามีเจา เปนสังฆราช
ฝายอรัญวาสี และไดสถาปนาพระสังฆราชญาณรุจีมหาเถร ขึ้นเปนสังฆราชฝายคามวาสี ดวยเชนกัน๑๐

สวนประเพณีที่พระเจาแผนดินทรงตั้งราชทินนามแกพระสงฆนั้นปรากฏวามีขึ้นในชวงเวลานี้ ซึ่ง
สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยาดํารงราชานุภาพทรงแสดงความเห็นไววา ในสมัยสุโขทัยตอน
ปลายกําลังนิยมแบบแผนและลัทธิสงฆอยางลังกาเปนอยางมาก ทําใหราชทินนามตางๆ ที่ลังกาไดใชอยู
กอนจึงไดถูกนํามาใชกับพระภิกษุสงฆสมณศักดิ์ตางๆ ในไทยดวย๑๑

                                                                                             

๘ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๖.
๙ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๖.
๑๐  วิเชียร อากาศฤกษ, ประวัติสมณศักดิ์และพัดยศ (กรุงเทพฯ: เนชั่นแนล เอ็สเต็ท, ๒๕๒๘), หนา ๑๘.
๑๑ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๙-๑๑.



๙

๒.๑.๔  สมัยอยุธยา  (พ.ศ. ๑๘๙๓-๒๓๑๐)

การปกครองคณะสงฆในสมัยนี้ไดมีการเปลี่ยนแปลงไปตามการปกครองของฝายอาณาจักรที่
เนนการรวมอํานาจเขาสูศูนยกลาง ทําใหคณะสงฆเดิมที่มีสังฆราชปกครองตามหัวเมืองใหญตางๆ อยาง
เปนอิสระตองเปลี่ยนมาขึ้นกับ “สมเด็จพระสังฆราช” อันเปนตําแหนงที่ตั้งเพ่ิมขึ้นเพื่อทําหนาที่สกล
มหาสังฆปริณายกเปนประมุขของสงฆทั้งมวลเพียงองคเดียว ทําใหตําแหนงสังฆนายกในสมัยอยุธยาจึง
แบงออกเปน ๓ ชั้น คือ สมเด็จพระสังฆราช พระสังฆราชาและพระครู๑๒

สวนการแตงตั้งพระภิกษุใหขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชนั้นสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยา
ดํารงราชานุภาพทรงแสดงความเห็นไววา ในชวงตนกรุงศรีอยุธยาการปกครองคณะสงฆมีลักษณะเชน
เดียวกับสมัยสุโขทัย คือแบงเปน ๒ คณะ ไดแก คณะคามวาสีมีสมเด็จพระพุทธโฆษาจารยเปนเจาคณะ
ใหญ และคณะอรัญวาสีมีสมเด็จพระวันรัต(พระพนรัตน)เปนเจาคณะใหญ หากพระสงฆรูปใดมีอายุ
พรรษามากกวาในชวงเวลานั้นก็จะไดรับการสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช จึงทําใหพบวาในพระ
ราชพงศาวดารบางครั้งจะปรากฏพระนามของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย หรือ สมเด็จพระวันรัต
ตางผลัดเปลี่ยนกันขึ้นดํารงตําแหนงเปนสมเด็จพระสังฆราช๑๓

และในชวงสมัยของสมเด็จพระพระนครอินทราราชาธิราช กษัตริยองคที่ ๕ แหงกรุงศรีอยุธยา 
การคณะสงฆไดปรับเปลี่ยนเนื่องจากการเขามาของพระสงฆนิกายปาแกว ทําใหการปกครองคณะสงฆ
ในชวงนี้จึงแบงออกเปน ๓ คณะ ไดแก๑๔

๑. คณะคามวาสีฝายซาย คือ คณะสงฆที่มีมาแตเดิมตั้งแตสมัยสุโขทัย
๒. คณะอรัญวาสี คือ คณะสงฆนิกายลังกาวงศที่เนนการศึกษาวิปสนาธุระ
๓. คณะคามวาสีฝายขวา คือ คณะสงฆปาแกวที่เขามาใหม
โดยมีเจาคณะใหญของคณะคามวาสีฝายซาย คือ สมเด็จพระอริยวงศ และเจาคณะใหญของคณะ

คามวาสีฝายขวา คือ สมเด็จพระวันรัต ซึ่งการสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชในชวงหลังนี้จะพิจารณาเลือก
จากเจาคณะใหญสององคนี้เทานั้น และมีพระพุฒาจารยเปนเจาคณะอรัญวาสี สวนตําแหนงสมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารยที่เดิมเปนเจาคณะอรัญวาสีนั้นก็เปลี่ยนเปนเพียงผูชวยมหาสังฆปรินายกหรือเรียกวา
ปลัดสังฆราชเทานั้น๑๕

สวนนามสําหรับสมเด็จพระสังฆราชที่เรียกวา “สมเด็จพระอริยวงศาสังฆราชาธิบดี” นั้น 
สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยาดํารงราชานุภาพทรงสันนิษฐานวานาจะมีขึ้นในสมัยสมเด็จพระเจา
เอกทัศ ที่ทรงโปรดใหตั้งพระอริยมุนีขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชและเนื่องจากเปนพระสงฆที่มีความดี
ความชอบมาก พระองคจึงทรงใหใชนามของพระอริยมุนีเปนราชทินนามของสมเด็จพระสังฆราชองค

                                                                                             

๑๒ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๑๗.
๑๓ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๙-๒๐.
๑๔ พระยาประชากิจกรจักร, พงศาวดารโยนก (พระนคร: ชูสิน, ๒๔๙๘), หนา ๗๙.
๑๕  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๓๔.



๑๐

ตอๆ มากอนที่จะมาเปลี่ยนเปนสมเด็จพระอริยวงศญาณในสมัยรัตนโกสินทรตอนตนและเปนสมเด็จพระ
อริยวงศาคตญาณในสมัยรัชกาลที่ ๔ นั่นเอง๑๖

และในสมัยอยุธยาพบวามีประเพณีการจัดพระอารามใหเปนที่ประทับประจําตําแหนงของสมเด็จ
พระสังฆราชดวย โดยถาสมเด็จพระสังฆราชเปนเจาคณะใหญคณะคามวาสีฝายซายจะประทับที่วัดพระ
ศรีรัตนมหาธาตุ แตถาสมเด็จพระสังฆราชเปนเจาคณะใหญคณะคามวาสีฝายขวาก็จะประทับอยูที่วัดปา
แกวหรือวัดใหญชัยมงคล  สวนพระสงฆในตําแหนงอ่ืนๆ สามารถพํานักอยูวัดใดก็ได ขึ้นอยูกับพระภิกษุ
รูปใดที่ไดรับการแตงตั้งเปนพระราชาคณะในชวงเวลานั้น๑๗

๒.๑.๕  สมัยธนบุรี  (พ.ศ. ๒๓๑๑-๒๓๒๕)

หลังจากเสียกรุงศรีอยุธยาเม่ือ พ.ศ.๒๓๑๐ นั้นสภาพบานเมืองก็จลาจลแตกแยกเปนหลายกก 
หลายเหลาทําใหพระพุทธศาสนาเสื่อมโทรมลง จนกระทั่งพระบาทสมเด็จพระเจาตากสินมหาราชทรงได
กอบกูเอกราชกลับมาและไดสถาปนากรุงธนบุรีขึ้น พระองคก็ทรงมีพระราชประสงคที่จะฟนฟูพระพุทธ
ศาสนาขึ้นใหมโดยเร็วจึงทรงจัดการคณะสงฆขึ้นใหมใหมีรูปแบบเชนเดียวกับในสมัยอยุธยา และทรง
แสวงหาพระราชาคณะในกรุงเกาเพื่อมาเปนสมเด็จพระสังฆราชแตก็ไมพบสักองคเดียวจึงไดทรง
อาราธนาพระเถระที่มีชั้นธรรมดาสามัญขึ้นมาดํารงตําแหนงแทน โดยในสมัยธนบุรีนี้มีพระภิกษุที่ขึ้น  
เปนสมเด็จพระสังฆราชอยูทั้งหมด ๓ องค ไดแก๑๘

องคที่ ๑  สมเด็จพระสังฆราช (ดี) เดิมเปนอาจารยดี อยูวัดประดู ในกรุงศรีอยุธยา
องคที่ ๒  สมเด็จพระสังฆราช (ศรี) เดิมเปนอาจารยศรี อยูวัดพนัญเชิง กรุงศรีอยุธยา ครั้นเม่ือ

กรุงแตกไดหนีไปอยูเมืองนครศรีธรรมราช แตไมปรากฏวาอยูวัดใด ตอมาใน พ.ศ. ๒๓๑๒ เม่ือ
พระบาทสมเด็จพระเจาตากสินทรงยกกองทัพไปตีเมืองนครศรีธรรมราช จึงไดพบและทรงอาราธนามา
ครองวัดบางหวาใหญ(วัดระฆังโฆษิตาราม)แลวทรงสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช แตในปลาย
รัชกาลสมเด็จพระสังฆราชองคนี้ถูกถอดออกจากตําแหนงเพราะไมปฏิบัติตามพระราชประสงคของ
พระองค จนเม่ือพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราชไดขึ้นครองราชยและสถาปนากรุง
รัตนโกสินทรแลวจึงไดอาราธนาใหกลับมาเปนสมเด็จพระสังฆราชองคสกลมหาสังฆปรินายกตามเดิมอีก
ครั้งหนึ่ง

องคที่ ๓  สมเด็จพระสังฆราช (ชื่น) เดิมเปนพระครูสุธรรมธิราชมหามุนี เจาคณะเมืองระยอง 
ไดรับการสถาปนาแทนสมเด็จพระสังฆราช(ศรี)ที่ถูกถอดออกจากตําแหนง แตเม่ือถึงสมัยพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราชไดถูกลดยศลงมาเปนเพียงพระธรรมธิราชมหามุนีวาที่พระวันรัตน

เม่ือพิจารณาการแตงตั้งสมเด็จพระสงัฆราชในสมัยนี้แลวพบวาจะขึ้นอยูกับพระราชประสงคของ
พระเจาแผนดินแตเพียงอยางเดียวเทานั้น ไมไดมีการพิจารณาคัดเลือกจากสมเด็จเจาคณะใหญเหมือน

                                                                                             

๑๖  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๒๐-๒๒.
๑๗  เร่ืองเดียวกัน, หนา ๓๓.
๑๘ พระราชพงศาวดารฉบับพระราชหัตถเลขา, (พระนคร: โรงพิมพศิวพร, ๒๕๑๑), หนา ๖๑๙.



๑๑

ในสมัยอยุธยา รวมทั้งหากพระสังฆราชรูปใดไมทรงเปนที่พอพระราชหฤทัยก็จะทรงถอดออกจาก
ตําแหนงทันที จึงทําใหการคณะสงฆในสมัยนี้เกิดความวุนวายและแปรปรวนเปนอยางมาก

๒.๑.๖  สมัยรัตนโกสินทร  (พ.ศ. ๒๓๒๕ - ปจจุบัน)

๑) รัชกาลที่ ๑  (พ.ศ. ๒๓๒๕ – ๒๓๕๒)
เม่ือพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราชเสด็จผานพิภพ ขึ้นครองราชยเปนปฐม

กษัตริยแหงกรุงรัตนโกสินทร พระองคทรงมีพระราชประสงคที่จะใหพระพุทธศาสนากลับมารุงเรืองอีก
ครั้ง จึงเริ่มโดยการโปรดใหสถาปนาสมเด็จพระสังฆราช(ศรี)และพระราชาคณะที่ถูกถอดถอนในสมัยกรุง
ธนบุรีใหกลับมาดํารงตําแหนงตามเดิม พรอมทั้งโปรดใหสถาปนาพระอารามใหญนอย รวบรวมทํา
สังคายนาพระไตรปฎกและตรากฎหมายคณะสงฆขึ้น

ในดานการคณะสงฆยังคงยึดรูปแบบการปกครองคณะสงฆในสมัยอยุธยาเปนหลัก เพียงแตมี
การเปลี่ยนแปลงบางคือเดิมในสมัยอยุธยาจะแบงคณะสงฆเปน ๓ คณะ ไดแก คณะคามวาสีฝายซาย
คณะคามวาสีฝายขวา และคณะอรัญวาส ี มีเจาคณะใหญทั้ง ๓ คณะ คือ สมเด็จพระอริยวงศ (บางครั้ง
เปนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย) สมเด็จพระวันรัต และพระพุฒาจารยตามลําดับ ครั้นถึงรัชกาลที่ ๑ 
เน่ืองจากคณะอรัญวาสีมีพระสงฆนอยลง จึงไดยุบคณะนี้แตยังคงไวซึ่งตําแหนงพระพุฒาจารย เจาคณะ
ใหญ เพราะมีหนาที่ตองตามเสด็จและเปลี่ยนตําแหนงรองเจาคณะเปนพระญาณสังวรแทนตําแหนงพระ
ญาณไตรโลกซึ่งถูกลดมาเปนตําแหนงพระราชาคณะชั้นสามัญตั้งแตนั้นมา สวนคณะสงฆอีก ๒ คณะนั้น
ไดถูกเปลี่ยนชื่อเรียกใหมวา คณะเหนือสําหรับคณะคามวาสีฝายซาย และคณะใตสําหรับคณะคามวาสี
ฝายขวา โดยที่ตําแหนงของเจาคณะยังคงเดิม๑๙

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๑ ไดแก๒๐

องคที่ ๑  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (ศรี) สถิต ณ วัดระฆังโฆสิตาราม ทรงดํารงตําแหนง
สมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๒๕-๒๓๓๗ รวม ๑๒ ป

องคที่ ๒  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (สุก) สถิต ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  ทรงดํารง
ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๓๗-๒๓๕๙ รวม ๒๒ ป

๒) รัชกาลที่ ๒  (พ.ศ. ๒๓๕๒ – ๒๓๖๗)
การคณะสงฆในสมัยนี้มีลักษณะเชนเดียวกับในสมัยรัชกาลที่ ๑ เน่ืองจากพระบาทสมเด็จพระ

พุทธเลิศหลานภาลัยทรงครองราชยเปนเวลาเพียง ๑๕ ปเทานั้นจึงไมไดแกไขปรับปรุงมากนัก จะมี
เพียงแตไดปรับปรุงแกไขการเรียนการสอบพระปริยัติธรรม ซ่ึงแตเดิมครั้งกรุงศรีอยุธยากําหนดให
บาเรียนมี ๓ ชั้น ไดแก บาเรียนตรี บาเรียนโท และบาเรียนเอก เปลี่ยนเปนบาเรียน ๙ ประโยคแทน

                                                                                             

๑๙  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๔๓.
๒๐ พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๗๑.



๑๒

เน่ืองจากทรงมีพระราชประสงคที่จะใหพระภิกษุสามเณรกวดขันในการศึกษาความรูใหมากขึ้นกวา
บาเรียนแตเดิม๒๑

ในสมัยรัชกาลที่ ๒ นี้มีขอสังเกตวาสมเด็จพระสังฆราชที่ไดสถาปนาขึ้นมาทุกพระองคจะไดรับ
การอาราธนาใหไปสถิต ณ วัดมหาธาตุทั้งหมด ซึ่งสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอกรมพระยาดํารงราชานุ
ภาพทรงอธิบายไววา

"...ในรัชกาลที่ ๒ ตองทรงตั้งสมเด็จพระสังฆราชถึง ๓ พระองค ตั้งแต
สมเด็จพระสังฆราช(มี)เปนตนมาลวนอยูพระอารามอื่นกอนแลวจึงมาสถิต ณ 
วัดมหาธาตุทั้งน้ันเม่ือจะเปนสมเด็จพระสังฆราช บางพระองคแหมาสถิตวัด
มหาธาตกุอนแลวจึงรับพระสพุรรณบตัร บางพระองครบัพระสพุรรณบตัรกอน
แลวจึงแหมาสถติวดัมหาธาต ุ เห็นจะเกีย่วดวยฤกษทีท่รงสถาปนา ถาฤกษอยู
ในเวลาที่สมเด็จพระสังฆราชองคกอนยังอยูที่ตําหนัก ก็รับพระสุพรรณบัตร
กอนพระราชทานเพลิงพระศพสมเด็จพระสังฆราชพระองคกอนแลวจึงแห
สมเด็จพระสังฆราชพระองคใหมมาสถิตวัดมหาธาตุ ถาฤกษสถาปนาเปน
เวลาพระราชทานเพลิงพระศพสมเด็จพระสังฆราชพระองคกอนแลว ก็แหมา
สถิตวัดมหาธาตุกอนแลวจึงรับพระสุพรรณบัตร... "๒๒

สวนในดานสมณศักดิ์พบวาไดมีการสถาปนาพระเจานองยาเธอ พระองคเจาวาสุกรี (สมเด็จพระ
มหาสมณเจา กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสชิโนรส) ขึ้นเปนกรมหม่ืนนุชิตชิโนรสดํารงตําแหนงเปน
พระองคเจาพระราชาคณะ เจาอาวาสวัดพระเชตุพน ซึ่งนับเปนครั้งแรกที่เจานายในพระราชวงศได  
สมณศักดิ์เปนพระราชาคณะในสมัยรัตนโกสินทร

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๒ ไดแก๒๓

องคที่ ๓  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (มี) สถิต ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  ทรงดํารง
ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๕๙-๒๓๖๒ รวม ๓ ป

องคที่ ๔  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (สุก ญาณสังวร) สถิต ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  
ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๖๒-๒๓๖๕ รวม ๓ ป

องคที่ ๕  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (ดอน) สถิต ณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  ทรงดํารง
ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๖๕-๒๓๘๕ รวม ๒๐ ป

                                                                                             

๒๑  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๔๕.
๒๒ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ประวัติวัดมหาธาตุ (พระนคร: โรงพิมพโสภณพิพรรฒธนากร,

๒๔๖๑), หนา ๔๑.
๒๓  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๗๑.



๑๓

๓) รัชกาลที่ ๓  (พ.ศ. ๒๓๖๗ – ๒๓๙๔)
พระบาทสมเด็จพระน่ังเกลาเจาอยูหัวทรงโปรดใหทําการรวมพระอารามหลวงและวัดราษฎรบาง

สวนในเขตกรุงเทพฯ เขาดวยกันและตั้งเปนคณะหนึ่งตางหาก เรียกวาคณะกลาง ซึ่งขึ้นกับกรมสมเด็จ
พระปรมานุชิตชิโนรสเมื่อครั้งยังทรงดํารงตําแหนงเปนกรมหมื่นนุชิตชิโนรส อธิบดีสงฆวัดพระเชตุพน 
ทําใหการคณะสงฆในเวลานี้จึงแบงออกเปน ๔ คณะ คือ คณะเหนือ คณะใต คณะกลาง และคณะ
อรัญวาสี๒๔

ในรัชสมัยนี้การเปลี่ยนแปลงที่สําคัญอันสงผลกระทบตอการคณะสงฆไทยมาจนถึงปจจุบันน่ันคือ
การกําเนิดของนิกายธรรมยุติ โดยมีเจาฟามงกุฎซึ่งในขณะนั้นยังทรงผนวชอยูเปนผูกอตั้งในป พ.ศ. 
๒๓๗๖ เนื่องจากพระองคทรงเห็นวาพระภิกษุสงฆในขณะนั้นประพฤติปฏิบัติผิดจากพระวินัยบัญญัติ 
การปฏิบัติศาสนกิจไมเปนไปตามกฎเกณฑ พระองคกับพระสงฆจํานวนหนึ่งจึงไดแยกตัวออกมาตั้งเปน
คณะใหมขึ้นที่วัดสมอราย(วัดราชาธิวาส) เพ่ือจะไดปฏิบัติตนใหเครงครัดไดตามพระธรรมวินัยอยางถูก
ตอง แตเน่ืองจากพระสงฆที่เปนพระนิกายธรรมยุติยังมีนอยรวมทั้งวัดธรรมยุตินิกายสวนมากก็อยูใน
กรุงเทพฯ ทําใหการปกครองของคณะนี้จึงขึ้นอยูในคณะกลาง โดยมีกรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสทรง
เปนเจาคณะ ตอมาภายหลังศูนยกลางของคณะธรรมยุติไดยายมาอยูที่วัดบวรนิเวศวิหารทําใหคณะนี้จึงมี
ชื่อเรียกอีกอยางหนึ่งวา บวรนิเวศาทิคณะ๒๕

ในสวนสมเด็จพระสังฆราชพบวา สมเด็จพระอริยวงศญาณ (นาค) สมเด็จพระสังฆราช องคที่
๖นั้น ไมไดเสด็จประทับ ณ วัดมหาธาตุ เหมือนสมเด็จพระสังฆราชองคกอนๆ เน่ืองจากในชวงเวลานั้น 
รัชกาลที่ ๓ ทรงโปรดใหทําการบูรณะปฏิสังขรณวัดมหาธาตุอยู จึงทําใหจําเปนตองสถิต ณ วัดราชบูรณะ
อันเปนพระอารามเดิมของพระองคจนตลอดพระชนมชีพ

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๓ ไดแก๒๖

องคที่ ๖  สมเด็จพระอริยวงศญาณ (นาค) สถิต ณ วัดราชบูรณราชวรวิหาร  ทรงดํารง
ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๓๘๖-๒๓๙๒ รวม ๖ ป

๔) รัชกาลที่ ๔  (พ.ศ. ๒๓๙๔ – ๒๔๑๑)
หลังจากพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวทรงเสด็จสวรรคต เหลาพระราชวงศ เสนาบดี และ

ขาราชการชั้นผูใหญก็ไดอาราธนาใหพระวชิรญาโณ(เจาฟามงกุฎ) ใหทรงสึกจากสมณเพศแลวเสด็จมา
ขึ้นครองราชยเปนพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว  ทําใหการคณะสงฆโดยเฉพาะคณะ
ธรรมยุติกนิกายที่พระองคทรงเปนผูกอตั้งขึ้นในสมัยรัชกาลที่ ๓ ไดรับการอุปถัมภค้ําจุนจนเจริญเติบโต
ขึ้นเปนอันมาก แตวายังไมไดแยกการปกครองออกเปนอิสระคงขึ้นอยูกับคณะกลางตลอดจนสิ้นรัชกาล 
ดังนั้นการคณะสงฆจึงยังมีอยู ๔ คณะเหมือนในสมัยรัชกาลที่ ๓ เชนเดิม

                                                                                             

๒๔ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๔๗.
๒๕  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๒๐-๒๑.
๒๖  เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๗๑.



๑๔

การคณะสงฆในสมัยนี้พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงจัดใหมีการแกไขราชทินนาม
ของสมเด็จพระสังฆราชจาก “สมเด็จพระอริยวงศญาณ” มาเปน “สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ”
เปนครั้งแรก และทรงเปลี่ยนนาม “สังฆราชา” ซึ่งเปนตําแหนงประมุขสงฆในหัวเมืองตางๆ เปน          
“สังฆปาโมกข” และไดใชสืบมาจนถึงบัดนี้ รวมทั้งทรงสถาปนาตําแหนงพระราชาคณะเจาคณะใหญ
ตางๆ ขึ้นเปนสมเด็จทุกองค ไดแก พระวันรัตเปนสมเด็จพระวันรัต เจาคณะใหญฝายเหนือ พระพุทธ
โฆษาจารยเปนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย เจาคณะใหญคณะกลาง พระพุฒาจารยเปนสมเด็จพระ   
พุฒาจารย เจาคณะใหญอรัญวาสี และทรงตั้งสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณขึ้นเปนเจาคณะใหญฝายเหนือ 
เน่ืองจากแตเดิมตําแหนงเหลานี้เปนสมเด็จบางเปนชั้นธรรมดาบางไมสมํ่าเสมอกัน และนามสมเด็จตางๆ 
ที่แตงตั้งในคราวนี้ก็ยังใชเปนตําแหนงสมเด็จพระราชาคณะเรื่อยมาจนถึงในปจจุบันอีกดวย

ในชวงปลายสมัยรัชกาลที่ ๓ ตําแหนงของสังฆปรินายกยังวางทั้งสมเด็จพระสังฆราชและพระ 
วันรัต ดังนั้นพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวจึงทรงโปรดใหทําการแตงตั้งสังฆปรินายกตําแหนง
ตางๆ ขึ้นทุกองค และไดโปรดใหตั้งพระราชพิธีมหาสมณุตมาภิเษก สถาปนาพระเกียรติยศกรมหมื่นนุ
ชติชิโนรส ขึ้นเปนกรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส ประธานแหงสงฆบริษัททั่วราชอาณาจักร ซึ่งถือเปน
ครั้งแรกที่เจานายเชื้อพระวงศไดรับการสถาปนาขึ้นมาดํารงตําแหนงเปนสมเด็จพระสังฆราชอีกดวย

สวนราชทินนามของกรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสนั้น เม่ือดํารงตําแหนงเปนสมเด็จพระ
สังฆราช แลวไดรับพระราชทานพระนามเปน “สมเด็จพระมหาสมณเจา” อันราชทินนามของสมเด็จ
พระสังฆราชนามใหมที่เกิดขึ้นมาในชวงนี้ ซึ่งสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรง
ไดอธิบายไววา

“สมเด็จพระมหาสมณะ หรือสมเด็จพระสังฆราชนั้น เรียกตางกัน
อยางนี้ เดิมเรียกสมเด็จพระสังฆราช และยังไมมีเจานายไดเคยทรงรับ
ตําแหนงนี้ ตลอดรัชกาลที่ ๓ ถึงรัชกาลที่ ๔ ทรงถวายมหาสมณุตมาภิเษก
แด สมเด็จกรมพระปรมานุชิตชิโนรส ทรงสถาปนาในที่สมเด็จพระ
สังฆราช แตทรงเศวตฉัตร ๕ ช้ัน สูงกวาสมเด็จพระสังฆราช ผูทรงแต
ฉัตร ๓ ชั้น เม่ือถึงคราวจะออกพระนาม เรียกพระนามกรม เม่ือจะกลาวถึง
ตําแหนง เรียกตอพระนามวา สมณุตมหาสังฆปรินายก หาไดเรียกวา 
สมเด็จพระสังฆราชไม เปนคราวแรกที่เจานายไดทรงรับตําแหนงนี้ ตอมา
มีเจานายทรงไดรับมหาสมณุตมาภิเษกอีก ๒ พระองค คือ สมเดจ็กรมพระ
ยาปวเรศ ในรัชกาลที่ ๕ และขาพเจาเองในรัชกาลปจจุบัน คําวาสมเด็จ
พระมหาสมณะนั้นใชเรียกเจานายซึ่งไดทรงรับมหาสมณุตมาภิเษก ใชกัน
ขึ้นในสมัยขาพเจานี้ คําวา สมเด็จพระสังฆราชนั้นใชเรียกทานผูไมไดรับ
มหาสมณุตมาภิเษก และทรงฉัตร ๓ ชั้น” ๒๗

                                                                                             

๒๗  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, ระเบียบบริหารคณะสงฆ, (พระนคร: โรงพิมพมหา
มงกุฎราชวิทยาลัย, ๒๔๗๗), หนา ๑๒.



๑๕

จะเห็นไดวาในรัชกาลนี้สมเด็จพระสังฆราชทรงไดรับพระอํานาจในการปกครองและบริหารการ
คณะสงฆอยางเต็มที่ เน่ืองจากพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวทรงใหความเคารพนับถือแก
สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสเปนอยางมากและเมื่อสมเด็จพระมหา      
สมณเจาฯ สิ้นพระชนมลงในป พ.ศ. ๒๓๙๖ พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวก็มิไดทรงสถาปนา
สมเด็จพระสงัฆราชองคใดขึ้นอีกตลอดรัชกาลของพระองค รวมทั้งยังใหการปกครองคณะกลางคงขึ้นอยู
กับพระอัฐิของสมเด็จพระมหาสมณเจาฯ ตอไปดวย๒๘

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๔ ไดแก๒๙

องคที่ ๗  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสชิโนรส (พระองคเจา
วาสุกรี) สถิต ณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระมหาสมณเจา ตั้งแต พ.ศ. 
๒๓๙๔-๒๓๙๖ รวม ๒ ป

๕) รัชกาลที่ ๕  (พ.ศ. ๒๔๑๑ – ๒๔๕๓)
ในชวงตนของรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว การคณะสงฆยังคงยึดรูปแบบ

จากสมัยรัชกาลที่ ๔ ที่เคยปฏิบัติมาคือมีคณะสงฆ ๔ คณะใหญไดแก คณะเหนือ คณะใต คณะกลาง และ
คณะอรัญวาสี แตวายังคงไมไดสถาปนาสมเด็จพระราชาคณะรูปใดใหขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช       
จนกระทั่งในป พ.ศ. ๒๔๑๗ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวจึงทรงไดสถาปนากรมหมื่นบวร 
รังษีสุริยพันธุ ใหขึ้นเปนพระเจาบรมวงศเธอกรมพระปวเรศวริยาลงกรณ เทียบที่มหาสังฆปริณายกวา
การคณะสงฆทั่วราชอาณาจักร๓๐

และในป พ.ศ. ๒๔๒๔ คณะธรรมยุติกนิกายที่เดิมเคยขึ้นอยูกับคณะกลางมาตลอดไดแยกตัว
ออกมาเปนอีกคณะหนึ่ง โดยมีพระเจาบรมวงศเธอกรมพระปวเรศวริยาลงกรณเปนเจาคณะ และไดทรง
สถาปนาพระเจานองยาเธอพระองคเจามนุษยนาคมาณพขึ้นเปนกรมหมื่นพระวชิรญาณวโรรส ทรงสมณ
ศักดิ์เปนเจาคณะรองคณะธรรมยุติกนิกาย รวมทั้งไดยุบคณะอรัญวาสีเขารวมกับคณะกลาง ทําใหคณะ
สงฆจึงมี ๔ คณะใหญ ไดแก คณะเหนือ คณะใต คณะธรรมยุติกนิกาย และคณะกลาง(รวมคณะอรัญวาสี) 
และทรงจัดตําแหนงสมเดจ็พระราชาคณะเจาคณะใหญตางๆ ใหม ดังนี้

๑. คณะเหนือ มีตําแหนงเจาคณะใหญ  คือ  สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย แตในเวลาที่สมเด็จพระ
อริยวงศาคตญาณเปนเจาคณะใหญ ใหสมเด็จพระพุทธโฆษาจารยเปนเจาคณะผูชวย

๒. คณะใต มีตําแหนงเจาคณะใหญ  คือ  สมเด็จพระวันรัตน
๓. คณะธรรมยุติกนิกาย ตําแหนงเจาคณะใหญ มีสมณศักดิ์เทียบเทาเจาคณะเหนือและคณะใต 

แตยังไมมีราชทินนามในทําเนียบ เพราะเพิ่งมีเจาคณะเพียง ๒ องค คือ กรมหมื่นบวรรังษีสุริยพันธ 

                                                                                             

๒๘  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๒๕.
๒๙  เรืองเดียวกัน, หนา ๑๗๒.
๓๐  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ตํานานคณะสงฆ, หนา ๕๐.



๑๖

(สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ) และกรมหมื่นวชิรญาณวโรรส (สมเด็จพระ
มหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส) เปนพระบรมวงศ ทรงพระนามตามกรม

๔. คณะกลาง มีตําแหนงเจาคณะใหญ  คือ  สมเด็จพระพุฒาจารย
โดยมีพระราชาคณะที่เปนเจาคณะผูชวยทั้ง ๔ คณะ ไดแก พระพิมลธรรม พระธรรมวโรดม   

พระศาสนโสภณ และพระพรหมมุนี ตามลําดับ
การปกครองคณะสงฆรูปแบบนี้ไดใชมาจนกระทั่งถึงวันที่ ๑๖ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๔๕     

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวจึงทรงมีพระบรมราชโองการประกาศ  พระราชบัญญัติ
ลักษณะการปกครองคณะสงฆ ร.ศ. ๑๒๑ ขึ้น โดยมพีระราชประสงคใหการปกครองของฝายพุทธจักร
มีรูปแบบสอดคลองไปกับการปกครองของฝายพระราชอาณาจักรที่พระองคทรงแกไขในชวงเวลา
เดียวกัน๓๑

โดยความในพระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ ร.ศ. ๑๒๑ สงผลใหเกิดการ
เปลี่ยนแปลงตอการปกครองคณะสงฆเปนอยางมาก ซึ่งสรุปออกมาไดดังตอไปน้ี๓๒

๑. การปกครองคณะสงฆสวนกลาง ใหมีการรวมอํานาจการปกครองสังฆบริษัททั้งหมดเขาสู
สวนกลางโดยจัดตั้ง “มหาเถรสมาคม” ขึ้น ซึ่งมีสมเด็จพระราชาคณะเจาคณะใหญ ๔ คณะ และ
พระราชาคณะที่เปนเจาคณะรองทั้ง ๔ คณะเปนองคประชุม รวมกันทําหนาที่ปกครองคณะสงฆทั่วทั้ง
สังฆมณฑล มีอํานาจสิทธิขาดในการประชุมวินิจฉัย ผูใดจะอุทธรณหรือโตแยงไมได

๒. การปกครองคณะสงฆสวนภูมิภาค  ใหมีการจัดแบงการปกครองตามแบบของพระ
ราชอาณาจกัร คอืมี เจาคณะมณฑล เจาคณะเมือง เจาคณะแขวง อธกิารหมวด และเจาอาวาส ทําหนาที่
บังคับบัญชาสังฆมณฑลในเขตมณฑล เมือง อําเภอ ตําบล และวัดตามลําดับ

จะเห็นไดวาในพระราชบัญญัติฉบับน้ีไมมีบทบัญญัติเกี่ยวกับตําแหนงและอํานาจหนาที่ของ
สมเด็จพระสังฆราชไว เนื่องจากในขณะนั้นเปนชวงเวลาที่ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชวางลง(สมเด็จ
พระสังฆราช(สา)สิ้นพระชนม เม่ือวันที่ ๑๓ มกราคม พ.ศ. ๒๔๔๒) จึงทําใหการคณะสงฆในสมัยนี้ถึงแม
จะมีมหาเถรสมาคมทําหนาที่บริหารปกครองคณะสงฆ แตอํานาจในการดูแลคณะสงฆก็ยังคงขึ้นอยูกับ
พระมหากษัตริยเปนสวนใหญโดยมหาเถรสมาคมจะเปนเพียงที่ปรึกษาเทานั้น รวมทั้งอํานาจในการ
บังคับบัญชาคณะสงฆก็ถูกควบคุมโดยกระทรวงธรรมการอีก ดังปรากฏในมาตรา ๔๕ ของ
พระราชบัญญัตินี้มีความวา

“…ใหเปนหนาที่เสนาบดีกระทรวงธรรมการ ที่จะรักษาการให
เปนไปตามพระราชบัญญัตินี้…” ๓๓

                                                                                             

๓๑  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๕๘-๑๕๙.
๓๒  พระเมธีธรรมาภรณ(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ระเบียบการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๓๐-๓๒.
๓๓  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๓๔.



๑๗

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๕ ไดแก๓๔

องคที่ ๘  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ (พระองคเจาฤกษ)
สถิต ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระมหาสมณเจา ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๓๔-๒๔๓๕  รวม 
๑ ป

องคที่ ๙  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (สา) สถิต ณ วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม  ทรง
ดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๓๖-๒๔๔๒ รวม ๖ ป

๖) รัชกาลที่ ๖  (พ.ศ. ๒๔๕๓ – ๒๔๖๘)
พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลาเจาอยูหัวเม่ือขึ้นครองราชยไดทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหตั้ง

พระราชพิธีมหาสมณุตตมาภิเษก ทรงเลื่อนพระเกียรติยศพระเจาบรมวงศเธอกรมหลวงวชิรญาณวโรรส 
ขึ้นเปน สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ดํารงตําแหนงเปนสกลมหาสังฆปรินายก 
ปกครองคณะสงฆทั่วราชอาณาจักร ทําใหพระอํานาจของสมเด็จพระสังฆราชจึงเปนไปอยางกวางขวาง 
สามารถบังคับบัญชาคณะสงฆดวยลําพังพระองคเอง โดยมีมหาเถรสมาคมทําหนาที่เปนที่ปรึกษาเทานั้น 
ดังจะเห็นไดจากการวินิจฉัยอธิกรณซึ่งเดิมจะใชคําวา “มหาเถรสมาคมวินิจฉัย” แตในสมัยน้ีจะใชคําวา 
“พระมหาสมณวินิจฉัย” แทน

เม่ือสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชไดทรง
ทําการจัดระเบียบคณะสงฆใหมในหลายๆ ดาน เชน ทรงจัดระเบียบสมณศักดิ์ใหม โดยแยกสมณศักดิ์
ของสงฆออกเปนสองฝาย คือ ฝายฐานันดร(ยศ)และฝายตําแหนง(หนาที่)ออกอยางชัดเจน ทรงออก
ประกาศตางๆ เกี่ยวกับระเบียบและขอวินิจฉัยของคณะสงฆ รวมทั้งยังทรงจัดแบงคณะมณฑลตางๆ ให
ขึ้นกับคณะปกษทั้ง ๓ คือ คณะเหนือ คณะใต และคณะกลางอยางชัดเจน สวนวัดธรรมยุติกนิกายแตละ
พ้ืนที่ใหขึ้นตรงตอคณะธรรมยุติกนิกายในคณะมณฑลนั้น

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๖ ไดแก๓๕

องคที่ ๑๐  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (พระองคเจามนุษยนาค
มาณพ) สถิต ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระมหาสมณเจา ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๕๓-
๒๔๖๔ รวม ๑๑ ป

องคที่ ๑๑  สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน (หมอมเจาภุชงค สิริวฑฺฒโน)
สถิต ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชเจา ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๖๔-๒๔๘๐  รวม 
๑๖ ป

                                                                                             

๓๔  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๗๒.
๓๕  เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๗๒.



๑๘

๗) รัชกาลที่ ๗  (พ.ศ. ๒๔๖๘ – ๒๔๗๗)
พระบาทสมเด็จพระปกเกลาเจาอยูหัวเม่ือครองราชยได ๑ ปก็ทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ให

เลื่อน พระเจาวรวงศเธอ กรมหมื่นชินวรสิริวัฒน สมเด็จพระสังฆราชเจา ขึ้นเปน พระเจาวรวงศเธอ กรม
หลวงชินวรสิริวัฒน ดํารงตําแหนงเปนสกลมหาสังฆปรินายกปกครองคณะสงฆทั่วราชอาณาจักร รวมทั้ง
ทรงเปนเจาคณะใหญฝายคณะธรรมยุติกนิกายดวย

สมณศักดิ์ชั้นสูงสุดในรัชกาลนี้มีชื่อเรียกพิเศษแปลกไปจากเดิมอีกอยางหนึ่งคือ “สมเด็จพระ
สังฆราชเจา”  ซึ่งหมายถึงตําแหนงสกลมหาสังฆปริณายกหรือประมุขสงฆทั่วพระราชอาณาจักร เชน
เดียวกับ สมเด็จพระมหาสมณเจาและสมเด็จพระสังฆราช  ดังนั้นตําแหนงสังฆปริณายกสูงสุดจึงเรียก
ตางกันเปน ๓ อยางตามลําดับ คือ สมเด็จพระมหาสมณเจา สมเด็จพระสังฆราชเจา และสมเด็จพระ
สังฆราช  โดยสมเด็จพระมหาสมณเจาใชสําหรับเจานายที่มียศตั้งแตพระองคเจาขึ้นไปและทรงรับพระ
มหาสมณุตมาภิเษก สวนสมเด็จพระสังฆราชเจาใชสําหรับเจานายที่มียศตั้งแตหมอมเจาลงมา และ
สมเด็จพระสังฆราชใชเรียกสังฆปริณายกผูเปนชนชั้นสามัญมิไดเปนเจานาย

ในดานการคณะสงฆยังคงดําเนินตามแบบสมัยรัชกาลที่ ๖ ที่สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ
ยาวชิรญาณวโรรสไดทรงจัดวางระเบียบไวเปนอยางดีแลวมาดําเนินงานตอ จนกระทั่งถึงในป พ.ศ. 
๒๔๗๕ อันเปนชวงที่บานเมืองกําลังมีการเปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบสมบูรณญาสิทธิราชมา
เปนระบอบประชาธิปไตยนั้น ทางฝายพุทธจักรก็เกิดความขัดแยงขึ้นเนื่องจากคณะสงฆฝายมหานิกายที่
ในชวงหลังถูกแทรกแซงและกดดันใหตองตกเปนฝายเสียเปรียบในการบริหารปกครองการคณะสงฆจาก
ฝายธรรมยตุิกนิกายมาโดยตลอด สังเกตจากการแตงตั้งสมเด็จพระสังฆราชในชวงหลังมักจะมีแตสมเด็จ
พระราชาคณะจากคณะธรรมยุติกนิกายขึ้นมาทําหนาที่ปกครองคณะสงฆทั้งสิ้น ทําใหในป พ.ศ. ๒๔๗๗ 
ไดมีพระภิกษุสงฆมหานิกายกลุมหน่ึงรวมตัวกันจัดตั้งเปน “คณะปฏิสังขรณการพระศาสนา” ขึ้นโดย
มีจุดมุงหมายที่จะแกไขพระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ ร.ศ. ๑๒๑ ใหมใหเกิดความเสมอ
ภาคแกคณะสงฆทุกนิกาย ซึ่งการเคลื่อนไหวของกลุมพระสงฆเหลานี้เองสงผลใหเกิดการเปลี่ยนแปลง
รูปแบบการปกครองคณะสงฆขึ้นใหมในสมัยรัชกาลตอมา

๘) รัชกาลที่ ๘  (พ.ศ. ๒๔๗๗ – ๒๔๘๙)
ในชวงที่พระบาทสมเด็จพระปรเมนทรมหาอานันทมหิดลทรงครองราชยนั้น ทางฝายคณะสงฆที่

มีความขัดแยงกันมาแตรัชกาลกอนก็ยิ่งปรากฏถึงความแตกแยกอยางรุนแรงขึ้นจนกระทั่งถึงในป พ.ศ. 
๒๔๘๔ ทางคณะรัฐบาลจึงไดใหมีการแกไขพระราชบญัญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ ร.ศ. ๑๒๑ 
ใหม โดยเอาลักษณะการปกครองแบบประชาธิปไตยเขามาปรับปรุงแกไข และในวันที่ ๑๔ ตุลาคม พ.ศ. 
๒๔๘๔ หลังจากสภาผูแทนราษฎรไดผานการพิจารณาเห็นชอบกับพระราชบัญญัติฉบับใหมที่แกไขแลว 
จึงมีพระบรมราชโองการจากพระบาทสมเด็จพระปรเมนทรมหาอานันทมหิดล ประกาศยกเลิก   
พระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ ร.ศ. ๑๒๑ เดิม และใหใชพระราชบัญญัติฉบับใหม    
เรียกวา พระราชบัญญัติคณะสงฆ พุทธศักราช ๒๔๘๔



๑๙

ตามความในพระราชบัญญัติฉบับนี้ ไดบัญญัติเกี่ยวกับตําแหนงและอํานาจของสมเด็จ
พระสังฆราชไวดวย โดยระบุวาสมเด็จพระสังฆราชนั้นดํารงตําแหนงสกลมหาสังฆปริณายก ทรงมีพระ
อํานาจในการปกครองคณะสงฆผานฝายปกครอง ๓ สวน คือ สังฆสภา ในดานการบัญญัติสังฆาณัติ 
คณะสังฆมนตรี ในดานการบริหาร และคณะวินัยธร ในดานการวินิจฉัยอธิกรณ เพ่ือเปนการถวงดุล
อํานาจจึงทําใหสมเด็จพระสังฆราชไมสามารถที่จะบัญชาการคณะสงฆโดยลําพังพระองคดังแตเดิม ซึ่ง
ลักษณะการปกครองเชนน้ีก็มีความคลายคลึงกับลักษณะการปกครองของฝายพระราชอาณาจักรอันมี  
รัฐธรรมนูญที่บัญญัติใหพระมหากษัตริยทรงใชพระราชอํานาจผานทาง รัฐสภา คณะรัฐมนตรี และศาล 
เชนเดียวกัน

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรบัการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๘ ไดแก๓๖

องคที่ ๑๒  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (แพ) สถิต ณ วัดสุทัศนเทพวราราม ทรงดํารง
ตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๘๑-๒๔๘๗ รวม ๖ ป

องคที่ ๑๓  สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ (หมอมราชวงศ ชื่น สุจิตฺโต)
สถิต ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชเจา ตั้งแต พ.ศ. ๒๔๘๘-๒๕๐๑  รวม 
๑๓ ป

๙) รัชกาลที่ ๙  (พ.ศ. ๒๔๘๙ – ปจจุบัน)
หลังจากไดใชพระราชบัญญัติคณะสงฆ พุทธศักราช ๒๔๘๔ มาเปนเวลา ๒๑ ป พบวากิจการ

ของคณะสงฆเปนไปดวยความลาชาไมมีประสิทธิภาพ รวมทั้งยังกอใหเกิดความแตกแยกระหวางนิกาย
อยางชัดเจนโดยเฉพาะคณะสงฆฝายมหานิกายกับคณะสงฆฝายธรรมยุติกนิกายที่ไมมีทางรวมกันทาง
คณะสงฆไดเลย ทําใหในวันที่ ๒๕ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๐๕ พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลย-
เดชจึงมีพระบรมราชโองการประกาศยกเลิกพระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ. ๒๔๘๔ และใหใช
พระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ. ๒๕๐๕ แทน โดยไดแกไขลักษณะการปกครองใหกลับไปเปนอยางรูป
แบบเดิม ซึ่งมีสมเด็จพระสังฆราชทรงดํารงตําแหนงสกลมหาสังฆปริณายก มีหนาที่ปกครองการคณะ
สงฆรวมกับมหาเถรสมาคม ตามความในมาตรา ๘ ที่ระบุวา

“สมเด็จพระสังฆราชทรงดํารงตําแหนงสกลมหาสังฆปริณายก ทรง
บัญชาการคณะสงฆและทรงตราพระบัญชาสมเด็จพระสังฆราช โดยไมขัด
หรือแยงกับกฎหมาย พระธรรมวินัยและกฎมหาเถรสมาคม”

ซึ่งจะเห็นไดวาอํานาจหนาที่ของสมเด็จพระสังฆราช ในตําแหนงสกลมหาสงัฆปริณายกนั้น ถึง
แมกฎหมายจะกําหนดขอบเขตไวก็ตาม แตก็เปนขอบเขตที่มีความหมายที่กวาง กลาวคือ นอกจากพระ
องคจะทรงบัญชาการคณะสงฆใหเปนไปตามกฎหมาย พระธรรมวินัยและกฎมหาเถรสมาคมแลวนั้น   
กิจการใดๆ ของคณะสงฆที่ไมขัดแยงกับหลักทั้ง ๓ ประการก็อยูในอํานาจและหนาที่ของสมเด็จ

                                                                                             

๓๖  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๗๒.



๒๐

พระสังฆราชทั้งสิ้น จึงทําใหสมเด็จพระสังฆราชในสมัยปจจุบันน้ีจึงมีอํานาจในการปกครองดูแลการคณะ
สงฆไดอยางเต็มที่แมไมเทียบเทาในสมัยกอนก็ตาม

รายพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับการสถาปนาในสมัยรัชกาลที่ ๙ ไดแก๓๗

องคที่ ๑๔  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปลด กิตฺติโสภโณ) สถิต ณ วัดเบญจมบพิตรดุสิต
วนาราม ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๐๓-๒๕๐๕ รวม ๒ ป

องคที่ ๑๕  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (อยู ญาโณทัย) สถิต ณ วัดสระเกศราชวรมหา
วิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๐๖-๒๕๐๘ รวม ๒ ป

องคที่ ๑๖  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (จวน อุฏฐายี) สถิต ณ วัดมงกุฎกษัตริยารามวรวิ
หาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๐๘-๒๕๑๔ รวม ๖ ป

องคที่ ๑๗  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปุน ปุณฺณสิริ) สถิต ณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลา
ราม ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๑๕-๒๕๑๗ รวม ๒ ป

องคที่ ๑๘  สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาสน วาสโน) สถิต ณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมา
ราม ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๑๗-๒๕๓๒ รวม ๑๕ ป

องคที่ ๑๙  สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺ
โน คชวัตร) สถิต ณ วัดบวรนิเวศวิหาร ทรงดํารงตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช ตั้งแต พ.ศ. ๒๕๓๒-
ปจจุบัน

                                                                                             

๓๗  พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๗๓.



๒๑

๒๒..๒๒    รราาชชทิทินนนนาามมสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช
จากการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับ ประวัติและความเปนมาของสมเด็จพระสังฆราชในชวงตนพบวามี

การแบงประเภทของตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชออกเปน ๓ ระดับ ตามราชทินนามที่ทรงไดรับ ไดแก๓๘

๒.๒.๑  สมเด็จพระมหาสมณเจา
สมเด็จพระมหาสมณเจา เปนราชทินนามที่ใชสําหรับเรียกพระภิกษุสงฆที่เปนพระบรมวงศานุ

วงศ มียศตั้งแตพระองคเจาข้ึนไป และทรงไดรับมหาสมณุตมาภิเษก สถาปนาเปนสมเด็จพระสังฆราช 
ทรงเศวตฉัตรลายทอง ๕ ชั้น

ราชทินนามสมเด็จพระมหาสมณเจานี้ไดนํามาใชในสมัยรัชกาลที่ ๖ เปนครั้งแรก โดยพระองค
ทรงมีประราชประสงคที่จะยกยองพระเกียรติยศของสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาวชิรญาณ  
วโรรสใหสูงขึ้น จึงมีพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหเปลี่ยนพระนามเปน "สมเด็จพระมหาสมณเจา" รวมทั้ง
ยังทรงใหเปลี่ยนพระนามของ สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระปรมานุชิตชิโนรส และสมเด็จพระเจา
บรมวงศเธอ กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ ซึ่งเปนสมเด็จพระมหาสมณทั้ง ๒ องคกอน ขึ้นเปน สมเด็จ
พระมหาสมณเจาดวยเชนกัน ดังในคําประกาศสถาปนาสมเด็จพระมหาสมณเจา ลงวันที่ ๑๒ เมษายน 
พ.ศ. ๒๔๖๔ ความวา

 "มีพระบรมราชโองการ ในพระบาทสมเด็จพระรามาธิบดีศรีสินทรมหา
วชิราวุธ พระมงกุฎเกลาเจาอยูหัว ใหประกาศทราบทั่วกัน ดวยทรงพระราชดําริวา 
พระมหาสังฆปรินายก ประธานาธิบดีแกงสงฆมณฑลทั่วราชอาณาจักร ซึ่งมีสมณ
ศักดิ์วา "สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ" นั้น ไดมีนามอยางสังเขปวา "สมเด็จ         
พระสังฆราช" เปนประเพณีสืบมา แตสวนพระบรมราชวงศผูไดรับพระมหาสมณุต  
มาภิเษก ดํารงสมณศักดิ์เชนน้ี หาไดเรียกวา สมเด็จพระสังฆราชไม ยอมเรียกไปตาม
พระอิสริยยศแหงบรมราชวงศ ไมปรากฏพระเกียรติยศในสวนทรงดํารงสมณศักดิ์นั้น
เลย

จึงทรงพระราชดําริวา สมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส 
พระอุปชฌายาจารย ทรงไดรับพระมหาสมณุตมาภิเษกเปนมหาสังฆปรินายก 
ประธานาธิบดีสงฆ มาจนกาลบัดนี้ ๑๐ พรรษาแลว ทรงมีคุณูปการในทางพระพุทธ 
ศาสนกิจยิ่งนัก พระองคมีพระชนมายุเจริญยิ่งขึ้นลวง ๖๐ พรรษา ประจวบอภิรักขิต
สมัยครบรอบวันประสูติ ทรงบําเพ็ญพระกุศลเฉลิมพระชนมพรรษา สมควรจะ
สถาปนาในสวนสมณศักดิ์ใหปรากฎเกียรติยศยิ่งขึ้น จึงทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ให

                                                                                             

๓๘  คณะกรรมการจดหมายเหตุแหงชาติ, จดหมายเหตุพระราชพิธีสถาปนาสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก ณ พระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม (กรุงเทพฯ: โรงพิมพชวนพิมพ, ๒๕๓๖),
หนา ช.



๒๒

สถาปนาเปลี่ยนคํานําพระนามเปน "สมเด็จพระมหาสมณเจา" กรมพระยาวชิรญาณว
โรรส (สรอยพระนามคงตามเดิม) เพ่ือเฉลิมพระเกียรติยศสืบชั่วกาลนาน

อน่ึง เม่ือไดทรงสถาปนาสมเด็จพระมหาสมณเจาองคปจจุบันฉะนี้แลว จึงทรง
พระราชดําริถึงสมเด็จพระเจาบรมวงศเธอ กรมพระปรมานุชิตชิโนรส กับ สมเด็จพระ
เจาบรมวงศเธอ กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ ผูไดทรงรับมหาสมณุตมาภิเษก เปน 
มหาสังฆปรินายก ประธานาธิบดีสงฆมาแตอดีตกาล ก็มีคุณูปการในทางพุทธ          
ศาสนกิจสมัยน้ันมาเปนอยางยิ่ง สมควรจะสถาปนาพระสมณศักดิ์ขึ้นไวดวยเชนกัน 
จึงทางพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหสถาปนาเปลี่ยนคํานําพระนาม สมเด็จพระเจาบรม
วงศเธอทั้งสองพระองคนั้น เปน "สมเด็จพระมหาสมณเจา" ตั้งแตบัดนี้สืบไปดวย

พระบรมราชโองการโปรดเกลาฯ ใหประกาศไว ณ วันที่ ๑๒ เมษายน พระ
พุทธศักราช ๒๔๖๔ เปนปที่ ๑๒ ในรัชกาลปจจุบัน"๓๙

รายพระนาม สมเด็จพระมหาสมณเจา มี ๓ พระองค ไดแก
๑)  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรสชิโนรส (พระองคเจาวาสุกรี)
๒)  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ (พระองคเจาฤกษ)
๓)  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (พระองคเจามนุษยนาคมาณพ)

๒.๒.๒ สมเด็จพระสังฆราชเจา
สมเด็จพระสังฆราชเจา เปนราชทินนามที่ใชสําหรับเรียกพระภิกษุสงฆที่เปนพระบรมวงศานุวงศ 

มียศตั้งแตหมอมเจาลงมา และไมไดรับมหาสมณุตมาภิเษก ทรงเศวตฉัตรลายทอง ๕ ชั้น ยกเวน
สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ที่ไดรับพระราชทานฉัตรตาดเหลือง ๕ ชั้น

ราชทินนามสมเด็จพระสังฆราชเจา สันนิษฐานวานาจะใชเรียกกับสมเด็จพระสังฆราช ที่ทรงเปน
เจานายในพระบรมวงศานุวงศอยูกอนแลว จนในสมัยรัชกาลที่ ๖ เม่ือสมเด็จพระมหาสมณเจา   
สิ้นพระชนมเม่ือวันที่ ๒ สิงหาคม พ.ศ. ๒๔๖๔  พระองคจึงทรงสถาปนา พระวรวงศเธอ กรมหมื่นชินวร
สริวิฒัน เปนพระเจาวรวงศเธอ และเลือ่นสมณศกัดิข์ึน้เปน สมเด็จพระสงัฆราชเจา ตาํแหนงสกลสงัฆ
ปริณายก ดังมีประกาศพระบรมราชโองการดังนี้

 "มีพระบรมราชโองการ ในพระบาทสมเด็จพระรามาธิบดีศรีสินทรมหา
วชิราวุธ พระมงกุฎเกลาเจาอยูหัว ใหประกาศทราบทั่วกัน

 ดวยสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ซึ่งทรงดํารง
ตําแหนงสกลสังฆปริณายกปธานาธิบดีสงฆ สิ้นพระชนมลวงลับไปเสียแลว ทรงพระ

                                                                                             

๓๙ พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระสมมตอมรพันธุ, เร่ืองตั้งพระราชาคณะผูใหญในกรุงรัตนโกสินทร เลม ๑
(กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, ๒๕๔๕), หนา ๒๕๕-๒๕๖.



๒๓

ราชดําริวา พระวรวงศเธอ กรมหมื่นชินวรสิริวัฒน สมเด็จเจาคณะใหญหนกลาง     
ทรงมีคุณูปการในทางพุทธสาสนกิจ สมควรจะดํารงตําแหนงสนองพระองคสมเด็จ
พระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรสสืบไปได จึงทรงพระกรุณาโปรดให
สถาปนา คํานําพระนาม แลฐานันดรศักดิขึ้นเปน พระวรวงศเธอ กรมหมื่นชินวร      
สิริวัฒน สมเด็จพระสังฆราชเจา ดํารงตําแหนงสกลสังฆปริณายก ปธานาธิบดีแหง
สงฆมณฑลทั่วพระราชอาณาจักรสืบไป

พระบรมราชโองการโปรดเกลาฯ ใหประกาศไว ณ วันที่ ๒๐ สิงหาคม พระ
พุทธศักราช ๒๔๖๔ เปนปที่ ๑๒ ในรัชกาลปจจุบัน"๔๐

รายพระนาม สมเด็จพระสังฆราชเจา มี ๒ พระองค ไดแก
๑)  สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน (หมอมเจาภุชงค สิริวฑฺฒโน)
๒)  สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ (หมอมราชวงศ ชื่น สุจิตฺโต)

๒.๒.๓ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ
สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ เปนราชทินนามที่ใชสําหรับเรียกพระภิกษุสงฆผูเปนชนชั้นสามัญ 

มิไดเปนพระบรมวงศานุวงศ ทรงเศวตฉัตร ๓ ชั้น
ราชทินนามสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณนั้น ไดใชเรียกแกสมเด็จพระสังฆราชมาตั้งแตสมัย

อยุธยาแลว โดยสมัยน้ันจะใชคําวา “สมเด็จพระอริยวงศาสังฆราชาธิบดี” เปนราชทินนาม และใน
สมัยรัชกาลที่ ๑ แหงกรุงรัตนโกสินทร ก็ไดเปลี่ยนราชทินนามสมเด็จพระสังฆราชมาเปน “สมเด็จพระ
อริยวงศญาณ” จนกระทัง่ถงึในสมยัรัชกาลที ่ ๔ กท็รงโปรดเกลาฯ ใหแกไขเปน “สมเดจ็พระอรยิวง    
ศาคตญาณ” และใชเปนราชทินนามเรื่อยมา จนกระทั่งถึงในปจจุบัน

รายพระนาม สมเด็จพระอริยวงศญาณ มี ๖ พระองค ไดแก
๑) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (ศรี)
๒) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (สุก)
๓) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (มี)
๔) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (สุก ญาณสังวร)
๕) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (ดอน)
๖) สมเด็จพระอริยวงศญาณ (นาค)

                                                                                             

๔๐ พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระสมมตอมรพันธุ, เร่ืองตั้งพระราชาคณะผูใหญในกรุงรัตนโกสินทร เลม ๑,
หนา ๒๕๖.



๒๔

และรายพระนาม สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ มี ๗ พระองค ไดแก
๑) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (สา)
๒) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (แพ)
๓) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปลด กิตฺติโสภโณ)
๔) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (อยู ญาโณทัย)
๕) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (จวน อุฏฐายี)
๖) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปุน ปุณฺณสิริ)
๗) สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (วาสน วาสโน)

สําหรับราชทินนามของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ 
สุวฑฺโน คชวัตร) สมเด็จพระสังฆราชองคปจจุบัน  จะใชนามวา “สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช” แทน “สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ” ทั้งนี้คงเปนไปในทํานองเดียวกับสมเด็จ       
พระสังฆราชที่ทรงไดรับการสถาปนาขึ้นในรัชกาลที่ ๘ เปนองคแรก คือ สมเด็จพระวชิรญาณวงศ สมเด็จ
พระสังฆราช (ม.ร.ว. ชื่น  นภวงศ) ซึ่งราชทินนาม สมเด็จพระวชิรญาณวงศ นั้นเปนราชทินนามที่ทรง  
ไดรับเม่ือครั้งดํารงสมณศักดิ์เปนสมเด็จพระราชาคณะ และมาในสมัยรัชกาลที่ ๙ จึงไดรับการสถาปนาให
เปนสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ดังน้ันราชทินนามของสมเด็จพระสังฆราชองค
ปจจุบัน ซึ่งทรงดํารงสมณศักดิ์เปน สมเด็จพระญาณสังวร เม่ือครั้งเปนสมเดจ็พระราชาคณะมากอน เม่ือ
ทรงไดรับสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช จึงยังคงรับพระราชทานทินนามตามเดิม โดยมีคําวา 
สมเด็จพระสังฆราชตามหลังดังที่ปรากฏปจจุบัน๔๑

                                                                                             

๔๑ ประพัฒน ตรีณรงค, “สมณศักดิ์และราชทินนาม และสมเด็จพระสังฆราช,” วารสารไทย ๕๔ (เมษายน-
มิถุนายน ๒๕๓๗), หนา ๔-๘.



๒๕

๒๒..๓๓    พัพัดดยยศศแแลละะเเคครื่รื่อองงปปรระะกกออบบสสมมณณศัศักกดิ์ดิ์
ตามพระธรรมวินัยที่องศสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาไดทรงประทานพุทธานุญาตใหแกพระภิกษุ

สงฆที่เปนผูรับหนาที่สืบตอพระพุทธศาสนา ในขอที่เกี่ยวกับการเขามาบรรพชาอุปสมบทใน
พระพุทธศาสนาไววา กลุบตุรทีจ่ะเขามาบรรพชาอปุสมบทน้ัน จักตองหาเครือ่งใชอันสมควรแกสมณเพศ
ใหไดครบถวนกอนจะขาดเสียมิได ซึ่งเครื่องใชเหลานั้น เรียกตามสมณโวหารวา “สมณบริขาร” โดยมี
ปรากฏตามที่มาในบาลี รวม ๘ อยางดวยกัน คือ๔๒

๑. ตีจีวรํ   คือ ผาไตรจีวร ๓ ผืน นับเปน ๓ อยาง
๒. ปตฺโต   คือ บาตรพระ
๓. วาสี   คือ มีดโกน
๔. สูจิ   คือ เข็มพรอมทั้งดาย
๕. พนฺธนํ   คือ ประคดเอว
๖. ปริสฺสาวนํ   คือ ผาพรอมทั้งกระบอกสําหรับกรองน้ํา
ซึ่งทั้ง ๘ อยางนี้ รวมกันเรียกโดยสามัญทั่วไปวา “เคร่ืองอัฐบริขาร” ที่แปลวา เครื่องใชครบ ๘ 

อยางนั่นเอง
และเม่ือพระสงฆไดอุปสมบททําการศึกษาเลาเรียนพระธรรมวินัย มีความประพฤติดี ปฏิบัติชอบ 

ประกอบความดีแกชาติและพระศาสนาจนไดรับยกยองโดยทั่วไปแลว พระมหากษัตริยในฐานะทรงดํารง
ตําแหนงเอกอัครศานนูปถัมภก จึงทรงคัดเลือกพระสงฆดังกลาวแลวทรงโปรดเกลาฯ แตงตั้งสมณศักดิ์ให
รวมทั้งยังพระราชทาน “พัดยศ” และสิ่งของเครื่องใชตางๆ เชน กาน้ํา กระโถน เปนตน ซึ่งเรียกรวมวา 
“เครื่องประกอบสมณศักด์ิ” ซึ่งแบงประเภทและจํานวนที่พระราชทานตามแตสมณศักดิ์ดังที่ทรงมีพระ
บรมราชานุญาตกําหนด

สําหรับพัดยศและเครื่องประกอบสมณศักดิ์ของสมเด็จพระสังฆราชในสมัยรัตนโกสินทร มีราย
ละเอียดดังตอไปน้ี

๒.๓.๑  พัดยศ
พัดยศ เปนเครื่องใชบอกขั้นยศและคุณสมบัติพิเศษของพระราชาคณะผูไดรับพระราชทาน ซึ่งมี

หลายลักษณะตามแตสมณศักดิ์ของพระราชาคณะรูปน้ัน สวนพัดยศของสมเด็จพระสังฆราช จาก      
การศึกษาพบวา มีอยู ๓ ประเภท ไดแก๔๓

                                                                                             

๔๒ เริง อรรถวิบูลย, ความรูเร่ืองพิธีธรรมเนียมสงฆ เลม ๑ (กรุงเทพฯ: องคการคาของคุรุสภา, ๒๕๑๒), หนา
๒๐๓ -๒๐๔.

๔๓ ณัฏฐภัทร จันทวิช, ตาลปตรพัดยศ : ศิลปบนศาสนวัตถุ (กรุงเทพฯ: ริเวอร บุคส, ๒๕๓๘), หนา ๔๕-๔๖
และ ๕๖-๕๘.



๒๖

๑)  พัดยศประจําตําแหนงสมเด็จพระมหาสมณเจา
ใชพระราชทานแกสมเด็จพระสังฆราช ผูดํารงตําแหนงเปน “สมเด็จพระมหาสมณเจา” มี

ลักษณะดังตอไปน้ี

๒)  พัดยศประจําตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชเจา
ใชพระราชทานแกสมเด็จพระสังฆราช ผูดํารงตําแหนงเปน “ สมเด็จพระสังฆราชเจา ”         

มีลักษณะดังตอไปน้ี

ก. รูปทรง   :  เปนพัดแฉกทรงพุมขาวบิณฑ พ้ืนบุผา
ตาดพื้นสีขาวสลับทอง ปกลายกระหนก
ดวยดิ้นเลื่อม

ข. ยอดพัด  :  ทําดวยงา แกะเปนรูปพระมหามงกุฎ
ค. กลางพัด : ปกลายเปนรูปและลวดลายเฉพาะเฉลิม

พระเกียรติ สมเด็จพระมหาสมณเจาองค
นั้นๆ เชน รูปอุณาโลม (สมเด็จพระมหา
สมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ) 
เปนตน

ง. ดามพัด   :  ทําดวยงาตนทั้งแทง คอพัดแกะลายเทพ
พนม เสนพัดแกะเปนรูปบัวกลุม

ก. รูปทรง   :  เปนพัดแฉกทรงพุมขาวบิณฑ พ้ืนบุผา
ตาดพื้นสีเหลืองสลับขาว ปกดิ้นเลื่อม และ
ทองแลง ลายกามปูรักรอยใบเทศ

ข. ยอดพัด  :  ทําดวยงา แกะเปนรูปจุลมงกุฎประดิษฐาน
บนพานรอง ๒ ชั้น

ค. กลางพัด : ปกลายเปนรูปและลวดลายเฉลิมพระ
เกียรติ สมเด็จพระสังฆราชเจาองคนั้นๆ
เชน รูปปราสาท (สมเด็จพระสังฆราชเจา 
กรมหลวงชินวรสิริวัฒน) เปนตน

ง. ดามพัด   :  ทําดวยงาตนทั้งแทง คอพัดแกะลายเทพ
พนม เสนพัดแกะเปนรูปบัวกลุม

ภาพที่ ๒-๑  :  พัดยศ สมเด็จพระมหาสมณเจา

ภาพที่ ๒-๒  :  พัดยศ สมเด็จพระสังฆราชเจา



๒๗

ภาพที่ ๒-๔  :  พัดยศ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ
                    (สรางขึ้นใหม)

๓.  พัดยศประจําตําแหนง สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ
ใชพระราชทานแกสมเด็จพระสังฆราช ผูดํารงตําแหนงเปน “สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ 

สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก” ที่มิไดเปนราชวงศทุกองค มีลักษณะดังตอไปน้ี

และในป พ.ศ. ๒๕๓๒ ขณะจะทําพิธีสถาปนาสมเด็จพระญาณสังวร  ขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช 
องคที่ ๑๙ นั้น กรมศาสนาไดทําการออกแบบพัดยศสําหรบัสมเด็จพระสังฆราชขึ้นใหม เน่ืองจากพัดยศ
เดิมที่ไดใชถวายในพิธีสถาปนามาแตกอนมีสภาพคอนขางเกา ประกอบกับเพ่ือเปนการเฉลิมพระเกียรติ
พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช โดยพัดยศที่สรางขึ้นใหมมีลักษณะดังตอไปน้ี

ก. รูปทรง   :  เปนพัดแฉกทรงพุมขาวบิณฑ พ้ืนบุผาตาด
พ้ืนสีเหลืองสลับสีขาว ปกดิ้นเลื่อมและทอง
แลง ลวดลายดอกไมและลายใบเทศ

ข. ยอดพัด  :  ทําดวยงา แกะเปนรูปฉัตร ๓ ชั้น
ค. กลางพัด : ปกลายชอใบเทศ กานตอดอกสีทองบนพื้น

ตาดสีเหลือง
ง. ดามพัด   :  ทําดวยงาตนทั้งแทง คอพัดแกะลายเทพ

พนม เสนพัดแกะเปนรูปบัวกลุม

ก. รูปทรง   :  เปนพัดแฉกทรงพุมขาวบิณฑ พ้ืนบุผาตาดสี
เงินสลับสีทอง ปกดิ้นเลื่อมเงินและทองแลง
ขอบแฉกปกลายชอใบเทศ ถัดเขามาปกลาย
นองสิงหอยางลายเนื่อง ตอมาปกเปนลาย
เกลียวใบเทศกระหนาบแมลายเกลียวกระหนก
สวนชั้นที่ลอมใจกลางพัดปกลายนองสิงห
เน่ืองกันทั้งสองขาง

ข. ยอดพัด  :  ทําดวยงา แกะเปนรูปฉัตร ๓ ชั้น
ค. กลางพัด : ปกลายรูปโคมทรงพุมขาวบิณฑ บรรจุรูปพระ

ราชลัญจกรประจํารัชกาลที่ ๙ ประกอบดวย
รูปพระที่นั่งอัฐทิศอุทุมพร ราชอาสน ภายใต
สัปตปฎลมหาเศวตฉัตร ตรงกลางมีรูป พระ
มหาอุณาโลม อยูในวง พระแสงจักร มีพระ
รัศมีเปลงออกโดยรอบพระแสงจักร

ง. ดามพัด   :  ทําดวยงาตนทั้งแทง ตนดามเปนเม็ดทรงมัณฑ
แกะลาย คอพัดแกะลายเทพพนม

ภาพที่ ๒-๓  :  พัดยศ สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ



๒๘

ภาพที่ ๒-๖  :  ใบกํากับพระสุพรรณบัฏ

ใบกํากับสุพรรณบัฏ เปนแผนกระดาษ ขนาด
กวาง ๒๖ เซนติเมตร ยาว ๓๔ เซนติเมตร ประทับ
พระราชลัญจกรดวยหมึกสีชาด รวม ๔ ดวง แถว
บนสุดจากซายไปขวา ประทับพระราชลัญจกรมหา
โองการ(องคกลาง) พระราชลัญจกรไอยราพต(องค
กลาง) และพระราชลัญจกรหงสพิมาน กลางแผนใบ
กํากับพระสุพรรณบัฏ ประทับพระราชราชลัญจกร
พระครุฑพาหเหนือพระปรมาภิไธย

เปนแผนกระดาษกวาง ๔๗ เซนติเมตร ยาว 
๕๙.๕ เซนติเมตร ประทับพระราชลัญจกรดวยหมึกสี
ชาด รวม ๔ ดวง แถวบนสุดจากซายไปขวา ประทับ
พระราชลัญจกรมหาโองการ(องคกลาง) พระราช
ลัญจกรไอยราพต(องคใหญ) และพระราชลัญจกรหง
สพิมาน กลางแผนประกาศ ประทับพระราชลัญจกร
พระครุฑพาหเหนือพระราชลัญจกรไอยราพต(องค
ใหญ) พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลย
เดช ภปร. และนายกรัฐมนตรีลงนามเปนผูรับสนอง
พระราชบรมราชโองการ

ภาพที่ ๒-๗  :  ประกาศพระบรมราชโองการ

๒.๓.๒  เคร่ืองประกอบสมณศักดิ์
พระภิกษุสงฆที่ไดรับพระราชทานสมณศักดิ์ นอกจากจะไดรับพระราชทานพัดยศแลวยังไดรับ

พระราชทานสิ่งของเครื่องใชตางๆ ที่เรียกวา เครื่องประกอบสมณศักดิ์ ดวย โดยเฉพาะสมเด็จพระ
สังฆราชจะมีเครื่องประกอบสมณศักดิ์ตางๆ ดังตอไปน้ี

๑.  พระสุพรรณบัฏ

. ใบกํากับพระสุพรรณบัฏ

. ประกาศพระบรมราชโองการใหญ

ภาพที่ ๒-๕  :  พระสุพรรณบัฏ

พระสพุรรณบฏั ทาํดวยทองคาํ ๙๐ เปอรเซ็นต 
แผเปนแผนสี่เหลี่ยมผืนผา ขนาดกวาง ๑๑ เซนติเมตร 
ยาว ๒๐ เซนติเมตร น้ําหนัก ๑๑๘.๒๐๐ กรัม ภายใน
จารึกพระนามสมเด็จพระสังฆราชที่ไดรับพระราชทาน
จากพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว



๒๙

ภาพที่ ๒-๘  :  พระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช

ภาพที่ ๒-๙  :  ไตรแพร ๑ ไตร

ภาพที่ ๒-๑๐  :  บาตรพรอมดวยฝาบาตร และเชิงบาตรถมปด

ภาพที่ ๒-๑๑  :  พานพระศรี

๔.  พระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช

แรกสรางขึ้นในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระรามาธิบดีศรีสินทรมหาวชิราวุธ พระมงกุฎเกลาเจาอยู
หัว สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงใหอยางดวงตราตําแหนงคณะสงฆถวาย 
พระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช มีลักษณะเปนดวงลม ทําดวยงากลึง กวาง ๘ เซนติเมตร กลางดวง
ตราเปนจักร (หมายถึงธรรมจักร) มีกําใหญ ๔ ซี่ ในระหวางนั้นมีกําเล็กชองละ ๒ ซึ่ เปน ๘ ซี่ เขากัน
เปน ๑๒ ซี่ ที่ดุมมีอักษร ธ ตัวขอม ขางบนมีอุณาโลมอยูในบุษบก ตั้งบนบัลลังกปรายเรียวอยางรถรูป
เหมือนพระที่นั่งบุษบกมาลา มีฉัตร ๕ ชั้น ๑ คู ตาลปตรแฉก ๑ คู อยูขาง พ้ืนตราผูกลายกระหนกนก
คาบ หมายความวาพระพุทธเจาทรงประกาศพระธรรมจักรปฐมเทศนาดวยกําลังพระปญญา มีอักษรที่
ขอบวา "สกลคณาธิเบศร มหาสังฆปริณายก" มีเสนวงกลมลอมรอบ ๓ ชั้น

๕.  ไตรแพร ๑ ไตร

๖.  บาตรพรอมดวยฝาบาตร และเชิงบาตรถมปด

๗.  พานพระศรี ประกอบดวย มังสี ๒  ตลับพู ๑  จอก ๑  ซองพลู ๑(พรอมพลู)



๓๐

ภาพที่ ๒-๑๒  :  ขันน้ําพานรอง มีจอก และฝาชีหุมตาด

ภาพที่ ๒-๑๓  :  ถาดสรงพระพักตร

ภาพที่ ๒-๑๔  :  หีบตราจักรี

ภาพที่ ๒-๑๕  :  หีบพระโอสถหลังนูน

ภาพที่ ๒-๑๖  :  คนโฑ

๘.  ขันนํ้าพานรอง มีจอก และฝาชีหุมตาด

๙.  ถาดสรงพระพักตร

๑๐.  หีบตราจักรี (หีบหลังเจียด)

๑๑.  หีบพระโอสถหลังนูน

๑๒.  คนโฑ



๓๑

ภาพที่ ๒-๑๗  :  กาทรงกระบอก

ภาพที่ ๒-๑๘  :  หมอลักจั่น

ภาพที่ ๒-๑๙  :  ปนโตกลม ๔ ชั้น

ภาพที่ ๒-๒๐  :  สุพรรณราช

ภาพที่ ๒-๒๑  :  สุพรรณศรี

๑๓.  กาทรงกระบอก

๑๔.  หมอลักจ่ัน

๑๕.  ปนโตกลม ๔ ชั้น

๑๖.  สุพรรณราช (กระโถนปากแตรใหญ)

๑๗.  สุพรรณศรี (กระโถนปากแตรเล็ก)



๓๒

ภาพที่ ๒-๒๒  :  พระแทน พรอมเศวตฉัตร ๓ ชั้น

๑๘.  พระแทน พรอมเศวตฉัตร ๓ ชั้น



๓๓

๒๒..๔๔    พพรระะศศาาสสนนกิกิจจใในนสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช

๒.๔.๑  วัตรปฏิบัติของภิกษุสงฆ
เน่ืองดวยสมเด็จพระสังฆราชก็ถือเปนพระภิกษุสงฆรูปหน่ึงที่จะตองประพฤติปฏิบัติตนอยูในพระ

ธรรมวินัยขององคพระสัมมาสัมพุทธเจา ดังน้ันกิจวัตรปฏิบัติที่ไดมีการกําหนดใหภิกษุสงฆทั้งหลายพึง
ตองปฏิบัติเสมอกันนั้นองคสมเด็จพระสังฆราชก็ทรงจะตองปฏิบัติเปนกิจวัตรพ้ืนฐานดวย ซึ่งกิจวัตรที่
พระภิกษุสามเณรทุกวัดทุกรูปไดใชเปนแนวทางพื้นฐานในการปฏิบัติตนนั้นมีอยู ๑๑ ประการ ไดแก๔๔

๑)  การไหวพระกอนนอนและตื่นนอน พระภิกษุสามเณรกอนจะนอนหรือตื่นนอนแลวจะตอง
ทําการไหวและบูชา พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ แลวระลึกถึงคุณบิดา มารดา พระอุปชฌายอาจารย
แลวตั้งจิตแผ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ไปในสัตวทั้งหลายทั้งปวงขอใหมีความสุขทั่วกัน 
ปราศจากการพยาบาทปองรายกัน แลวตั้งจิตอุทิศสวนบุญกุศลที่ตนไดบําเพ็ญมาแกผูมีพระคุณและสรรพ
สัตวทั้งหลาย ถาเปนเวลากอนนอนถัดจากนี้ก็จะพิจารณาปจจัยสี่ที่ไดใชสอยแลว (อดีตปจจเวกขณ)

๒)  การบิณฑบาต เปนกิจวัตรของพระภิกษุสามเณรทั้งตามพระธรรมวินัยและขนบประเพณี
ไทย เม่ือเวลาอรุณรุงจะออกบิณฑบาต ซึ่งถือวาเปนการออกโปรดสัตวเปนการเชื่อมบานกับวัดใหใกลชิด
กัน และรวมบานอันเปนเจาของวัดใหเกิดความรูสึกเปนอันหน่ึงอันเดียวกัน ถาเปนพระภิกษุสามเณรที่
บวชใหมเม่ือจะออกไปบิณฑบาต จะตองไปบอกลาพระอาจารยหรือพระพี่เลี้ยงกอน เพ่ือทานจะไดแนะ
นําการครองผา วิธีรับบิณฑบาต การเดิน การถอยกลับ หรือออกบิณฑบาต ตามพระอุปชฌายอาจารย
หรือพระภิกษุอาวุโสหรือพระภิกษุที่เปนพ่ีเลี้ยงออกไป

๓)  การฉันภัตตหาร พระภิกษุสามเณรจะฉันภัตตาหารหลังจากกลับจากบิณฑบาตแลว เชาม้ือ
หนึ่ง และเพลม้ือหนึ่ง หรือฉันม้ือเดียว จะฉันม้ือเดียวหรือสองม้ือก็ตามจะตองฉันใหเสร็จกอนเวลาเที่ยง
วัน พนเวลาเที่ยงไปแลวเปนเวลาวิกาลตามพระวินัย จะฉันภัตตาหารไมได การปฏิบัติในเวลาฉัน
ภัตตาหารมีพระวินัยกําหนดใหปฏิบัติ จะตองพิจารณาดวยตังขณิกปจจเวกบณปาฐะ กอนฉันภัตตาหาร
และตองปฏิบัติตามพระวินัยในเวลาฉันภัตตาหารทุกประการไมใหตองอาบัติ

๔)  การทําวัตรเชา-ทําวัตรเย็น  เปนธรรมเนียมของพระภิกษุสามเณร เม่ือไดเวลาตองชุมนุม
ทําวัตรไหวพระสวดมนตเปนประจํา ซึ่งเรียกวา ทําวัตรเชา ทําวัตรเย็น ทุกวัดทั้งนอกและในพรรษา วัด
สวนมากทําวัตรเชาเวลา ๕.๐๐ น. ทําวัตรเย็นเวลา ๑๗.๐๐ น. หรือ ๑๘.๐๐ น. พระภิกษุสามเณรที่บวช
ใหมทุกรูปจะตองทองจําทําวัตรเชา-เย็นใหไดโดยเร็ว และปฏิบัติตามระเบียบวิธีของวัดในการทําวัตรให
ไดอยางถูกตองเครงครัดเปนประจํา

๕)  การฟงเทศน ในวันธรรมสวนะ คือ วันพระ ๘ ค่ํา หรือ ๑๕ ค่ํา พระภิกษุสามเณรจะตอง
ฟงเทศนรวมกับอุบาสกอุบาสิกาที่มาทําบุญที่วัดเปนประจํา อาจจะเปนการเทศนหลังจากทําวัตรเชา หรือ
หลังจากเที่ยงไปแลวก็ตาม พระภิกษุที่เปน เจาคณะ เจาอาวาส หรือพระธรรมกถึกจะเปนผูเทศน      

                                                                                             

๔๔ พิทูร มลิวัลย, ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย, หนา ๑๓๓ -๑๓๕.



๓๔

พระภิกษุสามเณรจะตองสํารวมเรียบรอยและสนใจที่จะฟง เพ่ือนําไปเปนหลักปฏิบัติตามพระธรรมคําสั่ง
สอนนั้นๆ

๖)  การฟงพระปาติโมกข เปนธรรมเนียมและเปนพุทธบัญญัติที่ใหพระภิกษุตองฟงปาติโมกข 
(สิขาบทที่เปนเบื้องตนแหงพรหมจรรย) ทุกกึ่งเดือน ถาพระภิกษุละเลยไมปฏิบัติตามสิกขาบท ปรับเปน
อาบัติทุกกฎ กอนจะฟงพระปาติโมกขพระภิกษุจะตองทําตนในบริสุทธิ์จากอาบัติตางๆ เสียกอน โดยการ
แสดงอาบัติตามพระธรรมวินัย เพ่ือกันความสงสัยรังเกียจจากพระภิกษุอ่ืนในเวลาฟงพระปาติโมกข ฯลฯ

๗)  การศึกษาอบรมใหรูและเขาใจในพระธรรมวินัย เปนธรรมเนียมของทุกวัดที่พระภิกษุ
สามเณรจะตองศึกษาใหรูและเขาใจในพระธรรมวินัย รวมทั้งทองจําสวดมนตตามหลักสูตรของวัดใหได 
พระภิกษุสามเณรที่บวชใหมศึกษาเลาเรียนจากอุปชฌาย อาจารย หรือพระพี่เลี้ยง หรือตามที่ทางวัดได
จัดการสอนตลอดจนถึงการสวดปาติโมกขใหได พระภิกษุที่สอบไดนักธรรมตรี โท เอก หรือ เปรียญ หรือ
มีอายุพรรษาสูง ๒, ๓, ๔ ถึง ๕ พรรษาขึ้นไป จะตองศึกษาเลาเรียนพระธรรมวินัย และทําหนาที่สอน
พระภิกษุสามเณรอื่นตามที่วัดมอบหมายดวย

๘)  การศึกษาและปฏิบัติวิปสสนากัมมัฏฐาน เปนการปฏิบัติพระธรรมวินัยเพื่อความสงบ 
ระงับความรุมรอนฟุงซานของจิตใจเชนมนุษยทั้งหลาย ใหเขาสูเพศสมณะโดยการพิจารณาดวย
กัมมัฏฐานทั้ง ๕ หรือ อานาปนสติกัมมัฏฐาน เปนเบื้องตน แลวเลาเรียนฝกหัดจากพระอาจารย ปฏิบัติ
วิปสสนากัมมัฏฐานที่สูงขึ้นไป ตามเวลาและโอกาสหรือตามที่วัดกําหนด

๙)  กิจวัตรพิเศษ สมณกิจและกิจนิมนต พระภิกษุสามเณรจะตองปฏิบัติกิจวัตรพิเศษ ตาม
พระธรรมวินัยในโอกาสตางๆ เชน การเขาจําพรรษา การปวารณาออกพรรษา การปฏิบัติในวันธรรม
สวนะและวันสําคัญทางศาสนาตางๆ และตองปฏิบัติหนาที่สงเคราะหชุมชนและประชาชนทางดานศาสนา
พิธี เชน ในพระราชพิธี งานพระราชกุศล รัฐพิธี งานทําบุญบําเพ็ญกุศลของประชาชนในโอกาสตางๆ 
ตามเทศกาลหรือตามประเพณี ตามที่เปนสมณกิจประจํา หรือไดรับอาราธนาหรือนิมนต

๑๐)  การปฏิบัติกิจวัตรสวนตัว การพักผอน การทําความสะอาดรางกาย ไตรจีวรที่อยูที่พัก 
การศึกษาหาความรูอ่ืนๆ ของพระภิกษุสามเณรจะตองกระทํานอกเวลาของกิจวัตรตามขอ ๑ ถึง ขอ ๙ 
ตามระเบียบของวัดนั้นๆ

๑๑)  การดูแลรักษา บูรณะซอมแซมบริเวณวัด เสนาสนะตลอดจนกิจการตางๆ ของวัด
เปนหนาที่ของพระภิกษุสามเณรจะตองปฏิบัติจัดทําเปนนิจ ตามที่วัดหรือเจาอาวาสมอบหมายหรือวาง
เปนระเบียบไว



๓๕

ภาพที่ ๒-๒๓  :  บรรยากาศการประชุมมหาเถรสมาคมภายในตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร

๒.๔.๒  พระศาสนกิจในสมเด็จพระสังฆราช
พระภิกษุผูซึ่งไดรับการสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชอันเปนองคประมุขแหงสงฆนั้น ทรง

ตองมีหนาที่ในการบริหารปกครองคณะสงฆโดยตําแหนง พรอมทั้งจะตองเสด็จปฏิบัติพระศาสนกิจตางๆ 
ตามที่มีผูกราบทูลอาราธนามา เชน การประทานสัญญาบัตร พัดยศ การประกอบพิธีวางศิลาฤกษ หรือ
การพระราชทานเพลิงศพตางๆ เปนตน ซึ่งพระศาสนกิจเหลานี้สามารถสรุปและแบงแยกออกไดเปน ๔ 
ประเภทใหญ คือ

๑) พระศาสนกิจในคณะสงฆ
หมายถึง หนาที่ป ฏิบัติที่เ กี่ย วของการบริหารปกครองคณะสงฆ ซึ่ง ในปจจุบันตาม   

พระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับที่ ๒) พ.ศ.๒๕๓๕  ไดกําหนดใหสมเด็จพระสังฆราชทรงบัญชาการคณะ
สงฆและทรงตราพระบัญชาสมเด็จพระสังฆราชรวมกับมหาเถรสมาคม โดยพระองคทรงดํารงตําแหนง
เปนประธานกรรมการมหาเถรสมาคมดวย ซึ่งในการทํางานของมหาเถรสมาคมนั้นจะมีการจัดการประชุม
อยูทุกเดือนๆ ละ ๓ ครั้ง โดยจะตรงกับวันที่ ๑๐, ๒๐ และ ๓๐ ของทุกเดือน ซึ่งหากเดือนใดมีวันที่ตรง
กับวันพระก็จะยกเลิกและเลื่อนไปประชุมในคราวถัดไปแทน โดยระเบียบวาระการประชุมและการจัดการ
ประชุมจะเปนภารกิจของสวนงานมหาเถรสมาคม สํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม ในสํานักงาน
พระพุทธศาสนาแหงชาติเปนผูดูแลรับผิดชอบ ซึ่งสถานที่จัดการประชุมมหาเถรสมาคมในปจจุบันก็ใช
ตําหนักเพชร ณ วัดบวรนิเวศวิหารเปนที่ประชุมดวย

สวนกิจการคณะสงฆอ่ืนๆ ที่สมเด็จพระสังฆราชทรงตองปฏิบัติ เชน การเสด็จตรวจเยี่ยมดูแล
คณะสงฆในแตละภูมิภาค การเสด็จประทานสัญญาบัตร พัดยศและผาไตรแกพระสงฆในเขตการปกครอง
คณะสงฆหนตางๆ การเสด็จดูงานพระศาสนาในตางประเทศ หรือการเสด็จออกรับรองพระภิกษุสงฆ
อาคันตุกะจากตางแดนทั้งที่เปนทางการและสวนพระองค เปนตน



๓๖

๒) พระศาสนกิจในพระราชพิธี
หมายถึง หนาที่ปฏิบัติที่เกี่ยวของกับพระมหากษัตริย พระบรมวงศานุวงศและเจานายชั้นสูง

ตางๆ โดยจะกราบทูลเชิญใหสมเด็จพระสังฆราชเสด็จมาเปนประธานพิธีสงฆในพระราชพิธีตางๆ เชน 
งานเฉลิมพระชนมพรรษา พิธีทรงผนวชของพระมหากษัตริยและพระบรมวงศานุวงศ ซึ่งโดยทั่วไปจะให
สมเด็จพระสังฆราชเปนพระอุปชฌายเสมอ และพิธีอุปสมบทนาคหลวง ซึ่งกระทําทกุๆ ป ภายในพระ
อุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม เปนตน

๓) พระศาสนกิจในรัฐพิธี
หมายถึง หนาที่ปฏิบัติในงานพิธีทางศาสนาโดยรัฐบาลเปนผูจัดขึ้น อันเปนงานที่เกี่ยวของกับ

ประชาชนคนไทยทั้งประเทศที่จะมีสวนรวมดวย โดยทางรัฐบาลจะกราบทูลเชิญใหสมเด็จพระสังฆราช
เสด็จมาเปนองคประธาน เชน งานวันขึ้นปใหม งานวันวิสาขบูชา และงานในวันสําคญัตางๆ เปนตน

๔) พระศาสนกิจในศาสนพิธี
หมายถึง หนาที่ปฏิบัติในงานพิธีทางศาสนาที่องคการสมาคม มูลนิธิ บริษัท หางรานและบุคคล

ทั่วไปจะกราบทูลอาราธนาเพื่อใหสมเด็จพระสังฆราชเสด็จมาเปนองคประธานในการประกอบพิธีตางๆ 
เชน พิธีวางศิลาฤกษ พิธีพระราชทานเพลิงศพ พิธีเททองหลอพระพุทธรูป ฯลฯ ซึ่งพระศาสนกิจประเภท
นี้จะมีมากที่สุด เนื่องจากประชาชนทั้งหลายตางตองการใหสมเด็จพระสังฆราชเสด็จมาประกอบพิธีให
เพ่ือความเปนสิริมงคลสูงสุด ดังนั้นในการกลั่นกลองคัดเลือกพระศาสนกิจตางๆ จึงเปนหนาที่โดยตรง
ของสํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช เพ่ือที่จะไมใหสมเด็จพระสังฆราชตองทรงมีภาระหนาที่มาก
จนเกินไป

๒.๔.๓  ผูเก่ียวของในสมเด็จพระสังฆราช
ไดแก หนวยงานหรือบุคคลตางๆ ที่ไดรับมอบหมายใหปฏิบัติภารกิจหนาที่ในการสนองงานดาน

ตางๆ ของสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งสามารถแบงออกเปน ๓ ประเภท ไดแก

๑) งานบริหารปกครอง   คือ งานในดานการดูแลปกครองคณะสงฆซึ่งมีหนวยงานที่เกี่ยวของ 
อยู ๒ หนวยงาน ไดแก

๑.๑) มหาเถรสมาคม  เปนหนวยงานสูงสุดที่ทําหนาที่ปกครองคณะสงฆ มีอํานาจในการตรากฎ
มหาเถรสมาคม ออกขอบังคับ วางระเบียบ ออกคําสั่ง มีมติ หรือออกประกาศ โดยไมขัดแยงกับกฎหมาย
และพระธรรมวินัย เพ่ือใชบังคับปกครองคณะสงฆทั้งสังฆมณฑล ซึ่งตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับ
ที่ ๒) พ.ศ.๒๕๓๕*  ไดกําหนดให

“มหาเถรสมาคม ประกอบดวยสมเด็จพระสังฆราชซึ่งทรงดํารงตําแหนงประธาน
กรรมการโดยตําแหนงสมเด็จพระราชาคณะทุกรูปเปนกรรมการโดยตําแหนง และ
พระราชาคณะซึ่งสมเด็จพระสังฆราชทรงแตงตั้งมีจํานวนไมเกินสิบสองรูปเปนกรรมการ”

                                                                                             

* ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เลม ๑๐๙  ตอนที่ ๑๖  วันที่ ๔ มีนาคม ๒๕๓๕



๓๗

ซึง่ในปจจุบนัตาํแหนงสมเดจ็พระราชาคณะมทีัง้สิน้ ๘ รปู และพระราชคณะทีส่มเดจ็พระสงัฆราช
ทรงแตงตั้งมี ๑๑ รูป ดังนั้นกรรมการมหาเถรสมาคมทั้งหมดจึงมีทั้งสิ้น ๒๐ รูป ดังมีรายนามตอไปน้ี๔๕

๑. สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก
    (เจริญ สุวฑฺฒนมหาเถร ป.ธ.๙) ประธานกรรมการมหาเถรสมาคม วัดบวรนิเวศวิหาร
๒. สมเด็จพระพุทธปาพจนบดี (ทองเจือ จินฺตากโร ป.ธ.๖) วัดราชบพิธฯ
๓. สมเด็จพระพุฒาจารย (เกี่ยว อุปเสโณ ป.ธ.๙) วัดสระเกศ
๔. สมเด็จพระมหาธีราจารย (นิยม ฐานิสฺสโร ป.ธ.๙) วัดชนะสงคราม
๕. สมเด็จพระมหารัชมังคลาจารย (ชวง วรปุญฺ ป.ธ.๙) วัดปากน้ํา
๖. สมเด็จพระวันรัต (นิรันดร นิรนฺตโร ป.ธ.๙) วัดเทพศิรินทราวาส
๗. สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (พุฒ สุวฑฺฒโน ป.ธ.๙) วัดสุวรรณาราม
๘. สมเด็จพระพุทธชินวงศ (ประจวบ กนฺตาจาโร ป.ธ.๙) วัดมกุฏกษัตริยาราม
๙. สมเด็จพระมหาวีรวงศ (มานิต ถาวโร ป.ธ.๙) วัดสัมพันธวงศ

๑๐. พระญาณวโรดม (ประยูร สนฺตงฺกฺโร ป.ธ.๙) วัดเทพศิรินทราวาส
๑๑. พระสุเมธาธิบดี (บุญเลิศ ทตฺตสุทฺธิ ป.ธ.๘) วัดมหาธาตุฯ
๑๒. พระพรหมจริยาจารย (สมุท รชตวณฺโณ ป.ธ.๗) วัดเบญจมบพิตรฯ
๑๓. พระธรรมวโรดม (บุญมา คุณสมฺปนฺโน ป.ธ.๙) วัดเบญจม
๑๔. บพิตรฯ๑๔. พระวิสุทธาธิบดี (วีระ ภทฺทจารี ป.ธ.๙) วัดสุทัศนเทพวราราม
๑๕. พระสาสนโสภณ (อัมพร อมฺพโร ป.ธ.๖) วัดราชบพิธฯ
๑๖. พระพรหมเมธี (สมชาย วรชาโย ป.ธ.๘) วัดเทพศิรินทราวาส
๑๗. พระพรหมมุนี (จุนท พฺรหฺมคุตฺโต ป.ธ.๙) วัดบวรนิเวศวิหาร
๑๘. พระพรหมวชิรญาณ (ประสิทธิ์ เขมงฺกโร ป.ธ.๓) วัดจักรวรรดิราชาวาส
๑๙. พระธรรมมธาจารย (คณิศร เขมวโส ป.ธ.๙)           วัดบุรณศิริมาตยาราม
๒๐. พระธรรมสิทธิเวที (เสนาะ ปณฺณาวชิโร ป.ธ.๖) วัดสระเกศ

๑.๒)  สํานักงานพระพุทธศาสนา  เปนองคกรของรัฐบาลที่ตั้งขึ้นเพื่อดูแลบริหารจัดการเกี่ยวกับ
งานพระศาสนา ซึ่งหนวยงานที่ทําหนาที่ดานการปกครองคณะสงฆมีอยู ๒ สวน คือ

ก. อธิบดีกรมการศาสนา ทําหนาที่เปนเลขาธิการมหาเถรสมาคมโดยตําแหนง
ข. สํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม ทําหนาที่

- รับสนองงานตามพระบัญชาและพระกรณียกิจของสมเด็จพระสังฆราช
- รับสนองงานการบริหารของมหาเถรสมาคม
- รับสนองงานเกี่ยวกับการบริหารการปกครองคณะสงฆ การขอพระราชทาน
สมณศักดิ์ การถวายนิตภัตร และการจัดทําทะเบียนประวัติพระสมณศักดิ์และ
พระสังฆาธิการ

                                                                                             

๔๕ กรมศาสนา, ปฏิทินศาสนา พุทธศักราช ๒๕๔๕ (กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๔๕), หนา ๗๕.



๓๘

๒) งานพระศาสนกิจ  คือ กิจการงานตางๆ ที่สมเด็จพระสังฆราชทรงไดรับการกราบทูล
อาราธนาใหเสด็จไปปฏิบัติ ซึ่งมีหนวยงานที่ดูแลอยู ๒ ฝาย คือ

๒.๑) สํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช เปนหนวยงานที่มีหนาที่ดูแลจัดการเกี่ยวกับพระ
ศาสนกิจของสมเด็จพระสังฆราชโดยตรง มีเลขานุการสมเด็จพระสังฆราชเปนหัวหนาสํานักฯ ซึ่งเปน
พระสงฆที่สมเด็จพระสังฆราชทรงแตงตั้งขึ้น รวมทั้งเจาหนาที่ฝายตางๆ ที่เปนพระสงฆและอุบาสก
อุบาสิกาที่เลื่อมใสเขามาชวยกันทํางานอยูภายในสํานักเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งบุคคลหรือ
หนวยงานใดที่ประสงคจะเขาเฝาหรือกราบทูลอาราธนาสมเด็จพระสังฆราชเสด็จปฏิบัติศาสนกิจใดๆ ก็
ตามจะตองติดตอผานสํานักเลขานุการสมเด็จพระสังฆราชทั้งหมดกอนเสมอ  โดยสํานักเลขานุการฯ นี้จะ
ตั้งอยูภายในพระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราชองคนั้นๆ และมักจะตั้งอยูใกลกับตําหนักที่ประทับ
ขององคสมเด็จพระสังฆราชดวยเพ่ือความสะดวกในการติดตอประสานงานตางๆ

๒.๒) สวนงานในสมเด็จพระสังฆราช  เปนหนวยงานของรัฐบาลที่ขึ้นกับสํานักเลขาธิการมหาเถร
สมาคม สํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ ทําหนาที่รับสนองงานดานตางๆ ของสมเด็จพระสังฆราช
โดยตรงซึ่งจะทํางานรวมกันกับสํานักเลขานุการสมเด็จพระสังฆราชดวย โดยมีภารกิจหนาที่ตางๆ 
ดังตอไปน้ี

- รับสนองงานพระบัญชาสมเด็จพระสังฆราช
- รับสนองงานการปกครอง ตรวจเยี่ยมดูแลคณะสงฆ
- รับสนองงานตรวจเยี่ยมคณะสงฆจีนนิกายและอนัมนิกาย
- รับสนองงานการศึกษาเกี่ยวกับสภาการศึกษาของสงฆ และมหาวิทยาลัยสงฆ
- รบัสนองงานเผยแผของสมเด็จพระสังฆราช
- รับสนองงานเรื่องกิจนิมนต และพิธีการตางๆ
- รับสนองงานเสด็จในพระราชพิธี รัฐพิธีและศาสนพิธี
- พิจารณาเรื่องเพ่ือนําความขึ้นกราบทูล
- พิจารณาการถวายอารักขา และจัดเจาหนาที่รับรองปฏิบัติศาสนกิจ

๓) งานสวนพระองค  คือ บุคคลตางๆ ที่เกี่ยวของกับสมเด็จพระสังฆราชนอกเหนือจากหนวย
งานที่ตองปฏิบัติตามหนาที่ตางๆ ที่กลาวมาแลว ซึ่งเปนบุคคลที่จะติดตามองคสมเด็จพระสังฆราชอยู
ตลอดเวลา ซึ่งสามารถแยกออกไดเปน ๒ ฝาย คือ*

๓.๑) ฝายสงฆ  ประกอบดวย
ก. พระเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช  ทําหนาที่เปนพระผูชวยกิจการงานของสมเด็จ

พระสังฆราชในดานตางๆ ซึ่งสมเด็จพระสังฆราชทรงแตงตั้ง โดยทั่วไปจะมีเพียง ๑ รูป

                                                                                             

* ขอมูลทั้งหมดไดรับจากการสัมภาษณคุณสุจินต ทวีกาญจน หัวหนาสวนงานสมเด็จพระสังฆราช และหลวงพ่ี
สะทาน พระอนุจรของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราชองคปจจุบัน



๓๙

ข. พระอนุจรหรือพระอุปฏฐาก  ทําหนาที่เปนพระผูติดตามดูแลรับใชสมเด็จพระสังฆราช
อยางใกลชิด โดยทั่วไปจะมีอยู ๑-๒ รูป

ค. พระครูฐานานุกรม  เปนพระผูชวยสมเด็จพระสังฆราชตามตําแหนงที่ไดรับพระราช
ทานสมณศักดิ์ ซึ่งมีอยูทั้งสิ้น ๑๕ รูป ไดแก๔๖

๑. พระมหาคณานุสิชฌน สังฆอิสริยากรณ สุนทรธรรมสาธก พุทธปาพจนดิลก 
มหาเถรกิจจการี คณาธิบดีศรีรัตนคมกาจาร พระราชาคณะปลัดขวา

๒. พระจุลคณานุศาสนวิจารโณภาสภาคยคุณ สุนทรศาสนกิจบรรหาร มหาเถรา
ธิการธุรการี สมุหบดีศรีธรรมภาณกาจารย พระราชาคณะปลัดซาย

๓. พระครูธรรมกถาสุนทร
๔. พระครูวินัยกรณโสภณ
๕. พระครูพรหมวิหาร พระครูปริต
๖. พระครูฌาณวิสุทธิ์  พระครูปริต
๗. พระครูวินัยธร
๘. พระครูธรรมธร
๙. พระครูพิมลสรภาณ  พระครูคูสวด
๑๐. พระครูพิศาลสรคุณ  พระครูคูสวด
๑๑. พระครูพิบูลบรรณวัตร
๑๒. พระครูพิพัฒนบรรณกิจ
๑๓. พระครูสังฆบริหาร
๑๔. พระครูสมุห
๑๕. พระครูใบฎีกา

๓.๒) ฝายฆราวาส  ประกอบดวย
ก.  ลูกศิษยวัด  จํานวน ๑-๒ คน
ข.  ตํารวจนครบาล  จํานวน ๒ คน
ค.  ตํารวจสันติบาล จํานวน ๒ คน
ง.  เจาหนาที่ศูนยรักษาความปลอดภัย (ศ.ร.ภ.) จํานวน ๓ คน
จ.  เจาหนาที่สํานักพระราชวัง (กรมวัง) จํานวน ๑ คน
ฉ.  เจาหนาที่กรมศาสนา จํานวน ๑-๒ คน
ช.  แพทย จํานวน ๑ คน
ซ.  ตํารวจกองปราบปราม จํานวน ๒ คน(เฉพาะเวลาเสด็จ)
ฌ. เจาหนาที่จากครัวสวนจิตรลดาและสภากาชาดไทย  ทําหนาที่ดูแลพระกระยาหาร

และของเสวยตางๆ

                                                                                             

๔๖ จินตนา กระบวนแสง, เครื่องประกอบสมณศักดิ์ (กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, ๒๕๒๑), หนา ๔-๕.

ทําหนาที่ถวายการ
อารักขาองคสมเด็จ
พระสังฆราช



บบททท่ีท่ี  ๓๓

ตําตําหหนันักกสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชชใในนสสมัมัยยรัรัตตนนโโกกสิสินนททรร

๓๓..๑๑    ที่ที่มมาาแแลละะปปรระะเเภภททขขอองงกุกุฏิฏิ

๓.๑.๑  ที่มาของกุฏิ
กุฏิ เปนเรือนที่ใชสําหรับพักอาศัยของพระภิกษุสงฆและสามเณรภายในวัด ซึ่งแตเดิมนั้น

พระพุทธเจาทรงกําหนดที่พักอาศัยแรกสุดของสงฆ คือ “รุกขมูลเสนาสนะ” ซึ่งมีความหมายวา “การ
อยูรอบโคนตนไม” เพราะพระสงฆในสมัยนั้นจะไมอยูประจําที่แหงหนึ่งแหงใดเปนเวลานาน ตอมาเมื่อ
พระองคทรงอนุญาตใหพระสงฆสามารถพักคางแรมในบานเมืองชวงฤดูฝนได จึงทรงมีพุทธานุญาต
กําหนดเสนาสนะขึ้น ๕ ชนิด สําหรับใชเปนที่พักอาศัยของพระสงฆ ประกอบดวย วิหาร เรือนมุงแถบ 
เรือนชั้น เรือนโลน และถ้ํา ดังปรากฏในพระไตรปฎกตอนหนึ่งมีความวา

 "ลําดับนั้น พระผูมีพระภาคเจาทรงธรรมมีคถาในเพราะเหตุเปนเคา
มูลน้ันแลว รับสั่งกับภิกษุทั้งหลายวา ดูกอนภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาต
เสนาสนะ ๕ ชนิด คือ วิหาร ๑ เรือนมุงแถบเดียว ๑ เรือนชั้น ๑ เรือนโลน ๑ 
ถ้ํา ๑"๑   

หลังจากนั้นพระพุทธเจาก็ทรงมีพุทธบัญญัติเกี่ยวกับกุฏิสงฆขึ้นอีกหลายประการ ซึ่งหนึ่งในนั้น
ไดบัญญัติถึงขนาดของกุฏิสงฆอยางชัดเจน ดังความในพระธรรมวินัย สังฆาทิเสส ๑๓ ขอ ๖ ที่กลาวไววา

"อน่ึง ภิกษุผูจะสรางกุฏิอันหาเจาของมิได เฉพาะตนเอง ดวยอาการ
ขอเอาเอง พึงสรางให ไดประมาณ ประมาณในการสรางกุฏินั้น ดังนี้ โดย
ยาว ๑๒ คืบ โดยกวางในรวมใน ๗ คืบ ดวยคืบสุคต พึงนําภิกษุทั้งหลายไป
เพ่ือแสดงที่ ภิกษุเหลานั้นพึงแสดงที่ อันไมมีผูจองไว อันมีชานรอบ หาก
ภิกษุสรางกุฏิดวยการขอเอาเอง ในที่อันมีผูจองไว อันหาชานรอบไมได 
หรือไมนําภิกษุไปเพ่ือแสดงที่ หรือสรางใหลวงประมาณ เปนสังฆาทิเสส"๒

ซึ่งจะเห็นไดถึงพระประสงคของพระพุทธองค ที่ทรงตองการใหกุฏินั้นเปนที่อยูเฉพาะแตพระสงฆ
เพียงรูปเดียว เพราะขนาดของกุฏิที่ทรงกําหนดจะยาวเพียง ๓ เมตร และกวาง ๑.๗๕ เมตรโดยประมาณ 
กุฏิลักษณะนี้ในปจจุบันยังคงพบไดตามวัดอรัญวาสีหรือพระอารามที่มีพระวิปสสนาธุระพักอาศัยอยู

                                                                                             

๑ วิ. มหา. ๔/๖๓/๑๑๗
๒  วิ. มหา. ๓/๕๐๑/๓๖๔



๔๑

ภาพที่ ๓-๑  :  กุฏิพระคันถธุระ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ในประเทศไทยพบวากุฏิพระสงฆจะมีที่มาของการสรางอยู ๓ ลักษณะ ไดแก๓

๑. ภิกษุสรางขึ้นเอง โดยวิธีประกาศหาที่ที่ไมมีผูคัดคาน และอยูในขนาดที่มีพุทธานุญาต
        ๒. บุคคลปลูกถวายพระภิกษุดวยศรัทธา

๓. บุคคลยกเรือนเดิมรื้อมาถวายอุทิศใหภิกษุอยูอาศัย ซื่งเรือนที่ราษฎรยกมาถวายนั้นมักจะเปน
เรือนที่ผูอยูอาศัยแลวไมเปนปกติสุข เกิดโรคภัยไขเจ็บหรือลมตาย รวมทั้งอาจมีภูตผีปศาจสิงสถิต
เปนตน หรือเปนเรือนที่เจาของเสียชีวิตแลวไมมีผูอยูอาศัยตอทายาทจึงไดนํามาปลูกถวายแกวัด

ดังน้ันจะเห็นไดวารูปแบบของกุฏิพระสงฆที่พบโดยทั่วไป จึงมีลักษณะที่สอดคลองกับรูปแบบ
ของเรือนที่พักอาศัยของผูคนในทองถิ่นนั้นๆ เน่ืองจากมีความเหมาะสมตอสภาพแวดลอม สภาพภูมิ
อากาศ วัสดุกอสราง และเทคโนโลยีการกอสรางของชางในสมัยนั้น พรอมทั้งมีการพัฒนารูปแบบ
สถาปตยกรรมรวมกันเรื่อยมาจนถึงในปจจุบันภายใตขอกําหนดกฎเกณฑแหงพระธรรมวินัยใน    
พระพุทธศาสนา

๓.๑.๒  ประเภทของกุฏิ
การจําแนกประเภทของกุฏินั้นสามารถแบงออกไดเปน ๒ ลักษณะใหญๆ คือ
๑) ตามวัตรปฏิบัติ
เปนการจําแนกประเภทกุฏิตามลักษณะการปฏิบัติของพระสงฆที่พํานักอาศัยอยูในพระอาราม

นั้นวาเนนศึกษาพระธรรมวินัยในดานใดเปนหลัก ซึ่งโดยทั่วไปจะมีอยู ๒ ประเภท ไดแก
๑.๑) กุฏิพระคันถธุระ  มักพบอยูในวัดคามวาสีเปนกุฏิสําหรับพระที่มุงเนนศึกษาพระปริยัติธรรม

เปนหลกั จะปลกูสรางเปนเรอืนหมูมีทัง้กฏุเิด่ียวและกฏุแิถวอยูรวมกนัวางหนัหนาเขาสูชานหรอืลานกลาง 
แลวมีกําแพงลอมรอบ ซึ่งจะเรียกกุฏิหมูลักษณะนี้วา “คณะ” โดยทั่วไปจะมีการจัดวางผังที่ชัดเจน มี
ระเบียบแบบแผน เชน วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม วัดสุทัศนเทพวราราม วัดอรุณราชวราราม เปนตน

                                                                                             

๓  โชติ กัลยาณมิตร, สถาปตยกรรมแบบไทยเดิม (กรุงเทพฯ : สมาคมสถาปนิกสยาม, ๒๕๓๙), หนา ๙๒.



๔๒

ภาพที่ ๓-๒  :  กุฏิพระวิปสสนาธุระ  วัดบุปผาราม จ.ตราด

ภาพที่ ๓-๓  :  คณะกุฏิ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

ที่มา :  ประชา แสงสายัณห. “กุฏิกออิฐถือปูน,” (วิทยานิพนธปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต
 จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๐), หนา ๑๐๘.

๑.๒) กุฏิพระวิปสสนาธุระ  พบไดทั้งวัดคามวาสีและวัดอรัญวาสี เปนกุฏิสําหรับพระที่ศึกษาดาน
ปฏิบัติวิปสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งตองการความสงบในการทําสมาธิ ดังน้ันกุฏิจึงมีลักษณะเปนเรือนเด่ียว
ขนาดเล็กพอสําหรับพระภิกษุอยูอาศัยไดเฉพาะรูป ปลูกหางกันพอสมควรจัดวางกระจัดกระจายไปตาม
สภาพภูมิประเทศ ตัวอยางเชน วัดบุปผาราม จ.ตราด เปนตน

สําหรับในวัดคามวาสี มักจะเรียกคณะที่มีกุฏพิระวิปสสนาธุระนี้วา “คณะกุฏิ” ซึ่งมีลักษณะเปน
กุฏิเด่ียวเชนกัน แตมักปลูกเรียงตอกันเปนแถวแลวหันหนาเขาหากัน หรือหันหนาออกสูลานพระอุโบสถ 
มีการสรางกําแพงสูงกอโดยรอบคณะเพื่อปองกันความพลุกพลานจากภายนอก ตัวอยางที่พบ เชน คณะ
กุฏิ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์  คณะกุฏิ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร และคณะกุฏิ วัดบวรนิเวศวิหาร
เปนตน



๔๓

ภาพที่ ๓-๔  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ตําหนักจันทร  วัดบวรนิเวศวิหาร

๒) ตามสมณศักด์ิ
เปนการจําแนกประเภทกุฏิตามสมณศักดิ์ของพระสงฆที่พํานักในกุฏินั้นๆ ซึ่งสมณศักดิ์นั้นถือ

เปนบรรดาศักดิ์หรือเกียรติยศที่พระมหากษัตริยทรงถวายแดพระสงฆ เพ่ือบูชาคุณความดีเปนบําเหน็จ
ความชอบที่ไดปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ ประกอบคุณงามความดีแกประเทศชาติและพระพุทธศาสนา๔ โดย
จากการศึกษาพบวาสามารถแบงกุฏิลักษณะนี้ออกไดเปน ๕ ประเภท ไดแก

๒.๑) ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  หมายถึง กุฏิทีประทับของสมเด็จพระสังฆราชอันเปนองค
ประมุขแหงสงฆทั่วสงฆมณฑล ซึ่งจัดเปนกุฏิพระสงฆที่มีสมณศักดิ์สูงสุดของคณะสงฆ โดยจะมีเฉพาะใน
พระอารามที่มีสมเด็จพระสังฆราชประทับอยูเทานั้น และมักจะสรางใหเปนตําหนักเฉพาะแกสมเด็จพระ
สังฆราชแตละองคไป และเม่ือสมเด็จพระสังฆราชสิ้นพระชนมลงก็มักจะเก็บตําหนักเหลานั้นไวมิใหพระ
สงฆรูปใดใชพํานักตอดวย

ลักษณะของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช โดยทั่วไปจะมีการอาคารที่ใหญโตและมีการตกแตง
ประดับประดาองคประกอบสถาปตยกรรมของอาคารตางๆ ที่มากกวากุฏิพระสงฆทั่วไปอยางเห็นไดชัด 
ทั้งน้ีเพ่ือเปนการแสดงใหเห็นถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารที่มีสูงสุด ตัวอยางเชน ตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์, ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม, ตําหนักจันทร    
วัดบวรนิเวศวิหาร เปนตน

ในปจจุบันพบวามีการสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชขึ้นนอกเหนือจากตําหนักที่สรางภายใน
พระอารามที่สมเด็จพระสังฆราชประทับอยู เชน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดญาณสังวราราม จ.ชลบุรี, 
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชฯ วัดนาควัชรโสภณ จ.กําแพงเพชร, ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดหนอง
แวง จ.ขอนแกน และตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ณ พุทธมณฑล จ.นครปฐม เปนตน  ซึ่งตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชเหลานี้จัดเปนตําหนักที่ประทับชั่วคราวของสมเด็จพระสังฆราช โดยจะใชเปนที่ประทับ
เฉพาะเม่ือพระองคเสด็จไปปฏิบัติพระศาสนกิจยังวัดหรือพ้ืนที่นั้นๆ รวมทั้งในบางหลังยังสรางเพื่อเปน
การเฉลิมพระเกียรติแดสมเด็จพระสังฆราชเทานั้นไมไดใชประทับจริงดวย ดังนั้นจึงเห็นไดวารูปแบบของ
                                                                                             

๔  วิเชียร อากาศฤกษ, ประวัติสมณศักดิ์และพัดยศ (กรุงเทพฯ : เนชั่นแนล เอ็สเต็ท, ๒๕๒๘), หนา ๑๖.



๔๔

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดญาณสังวราราม  จ.ชลบุรี

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชฯ
วัดนาควัชรโสภณ  จ.กําแพงเพชร

กุฏิพระตําหนัก  วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

ภาพที่ ๓-๖  :  กุฏิพระตําหนักอันเปนที่พํานักของ
        พระราชาคณะ

ตําหนักเหลานี้จึงมีลักษณะที่เรียบงายกวาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ตั้งอยูตามพระอารามที่สถิตของ
สมเด็จพระสังฆราชองคตางๆ ดวย

ขอสังเกต คําวา “ตําหนัก” นั้นจะหมายถึง “ที่อยูของเจานายตั้งแตชั้นหมอมเจาขึ้นไป จนถึงที่
ประทับของพระเจาแผนดิน แตไมเปนท่ีประดิษฐานพระมหาเศวตฉัตร”๕ ดังน้ันจึงสมควรที่จะใชเรียก
เฉพาะกับกุฏิที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชเทานั้น เน่ืองจากตําแหนงของสมเด็จพระสังฆราชนั้นเทียบ
เทากับตําแหนง “หมอมเจา” ซึ่งเปนยศศักดิ์ของเจานายในเชื้อพระวงศ แตสมณศักดิ์ของพระสงฆอ่ืนๆ 
นั้นจะเทียบเทาเพียงยศศักดิ์ของขุนนางเทานั้น เชน สมเด็จพระราชาคณะเทียบเทา “สมเด็จ
เจาพระยา” หรือรองสมเด็จพระราชาคณะเทียบเทา “เจาพระยา” เปนตน๖  จึงเปนการไมสมควรที่จะ
เรียกกุฏิเหลานั้นวาตําหนักดวย ดังตัวอยางที่พบเชน กุฏิพระตําหนัก วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร  วัด
โมลีโลกยาราม และวัดอรุณราชวราราม เปนตน

                                                                                             

๕  ม.ร.ว.แนงนอย ศักดิ์ศรี และคณะ, พระราชวังและวังในกรุงเทพฯ (พ.ศ. ๒๓๒๕-๒๕๒๕) (กรุงเทพฯ : จุฬา-
ลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๒๕), หนา ๗.

๖  สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส , การคณะสงฆ (พระนคร : มหามกุฎราชวิทยาลัย,
๒๕๔๑), หนา ๓๓๒-๓๓๓.



๔๕

ภาพที่ ๓-๗  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระราชาคณะ

กุฏิคณะ ๑  วัดราชนัดดาราม

กุฏิคณะ ๑  วัดสุทัศนเทพวราราม

๒.๒) กุฏิพระราชาคณะ  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆที่มีสมณศักดิ์เปนพระราชาคณะตั้ง
แตชั้นสามัญ ชั้นราช ชั้นเทพ ชั้นธรรม ชั้นหิรัญบัฏ(รองสมเด็จพระราชาคณะ) จนถึงชั้นสุพรรณบัฏ 
(สมเด็จพระราชาคณะ) ซึ่งโดยทั่วไปจะมีคํานําหนาเรียกพระสงฆเหลานี้วา “เจาคุณ” หรือ “ใตเทา”*
โดยกุฏิพระราชาคณะนี้จะพบอยูตามพระอารามหลวงเปนสวนมาก เชน วัดสุทัศนเทพวราราม วัดราช
นัดดาราม วัดอรุณราชวราราม เปนตน เน่ืองจากวัดเหลานี้เปนวัดศูนยกลางของการดูแลปกครองคณะ
สงฆตามภาคตางๆ

สําหรับรูปแบบของกุฏิพระราชาคณะโดยทั่วไปจะมีขนาดที่ใหญกวากุฏิพระสงฆอ่ืนๆ ผังพ้ืน
ภายในจะประกอบหองโถงขนาดใหญสําหรับใชเปนที่รับแขกและประกอบสมณกิจตางๆ มีฝากั้นแบงเปน
หองจําวัด มีระเบียงและหองพักสําหรับพระภิกษุ สามเณร และศิษยวัดที่คอยอุปฏฐากรับใชดวย  สวน
การประดับตกแตงจะมีเพียงเล็กนอย เชน หลังคาตกแตงปนลมดวยปูนปน หรือตกแตงหยองหนาตาง
ดวยลวดลาย แกะสลักดอกไมใบไม เปนตน

ภายในหมูกุฏิพระราชาคณะพบวามักจะมีการสรางอาคารประกอบตางๆ ขึ้น เพ่ือเปนเครื่อง
แสดงถึงฐานานุศักดิ์ของอาคาร เชน หอพระไตรปฎก หอสวดมนต หอระฆัง หรือหอกลอง เปนตน

                                                                                             

* คําวา “ใตเทา” พบวาใชเรียกพระราชาคณะภายในวัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม



๔๖

ภาพที่ ๓-๘  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิเจาอาวาส

กุฏิคณะ ๑  วัดราชสิทธาราม

กุฏิคณะ ๕  วัดโสมนัสวิหาร

๒.๓) กุฏิเจาอาวาส  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆที่ทําหนาที่เปนเจาอาวาสผูเปนหัวหนา
ปกครองดูแลพระสงฆภายในวัดนั้นๆ โดยทั่วไปมักจะเรียกพระสงฆตําแหนงนี้วา “สมภาร”  ซึ่งกุฏิเจา
อาวาสนี้พบวาจะมีอยูในทุกวัดและมักสรางเปนหมูกุฏิประธานของเขตสังฆาวาส โดยจะตั้งอยูใกลกับเขต
พุทธาวาสของวัด และในวัดที่เปนพระอารามหลวงก็พบวากุฏิเจาอาวาสมักจะเปนกุฏิพระราชาคณะของ
วัดดวยเพราะถือเปนกุฏิที่มีความสําคัญสูงสุดของวัด

รูปแบบของกุฏิเจาอาวาส โดยทั่วไปก็จะมีลักษณะเหมือนกับกุฏิพระราชาคณะ แตจะมีขนาดที่
เล็กกวาและมีการตกแตงประดับประดาที่นอยกวา แตเม่ือเทียบกับกุฏิพระสงฆภายในวัดก็ยังคงมีขนาด
และการตกแตงที่มากกวา รวมทั้งภายในหมูกุฏิเจาอาวาสก็มักจะสรางหอพระไตรปฎก หอระฆังและ
หอกลองไว เพ่ือเปนเครื่องแสดงถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารดวยเชนกัน

๒.๔) กุฏิเจาคณะ  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆที่ทําหนาที่เปนหัวหนาผูกํากับดูแลพระ
สงฆภายในคณะ ซึ่งโดยทั่วไปภายในวัดมักจะแบงการปกครองออกเปนคณะตางๆ เพ่ือใหมีการปกครอง
ดูแลพระสงฆไดอยางทั่วถึง และเจาอาวาสก็จะแตงตั้งพระสงฆรูปใดรูปหน่ึงขึ้นเปนเจาคณะปกครองดูแล
ในแตละคณะนั้นๆ เพ่ือชวยแบงเบาภาระในการปกครองดูแลของเจาอาวาสดวย

กุฏิเจาคณะนั้นมักจะตั้งเปนอาคารประธานของหมูกุฏิในคณะนั้นๆ โดยจะมีขนาดที่ใหญกวากุฏิ
พระสงฆทั่วไป ภายในมีหองโถง หองจําวัด และระเบียง สวนการตกแตงพบวามีลักษณะเชนเดียวกับกุฏิ
พระสงฆภายในวัดจะแตกตางก็เพียงเล็กนอยเทานั้น



๔๗

ภาพที่ ๓-๙  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิเจาคณะ
กุฏิคณะ ๓  วัดหงสรัตนาราม

ภาพที่ ๓-๑๑  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระสงฆแบบเรือนแถว

กุฏิพระสงฆ  วัดสุทัศนเทพวราราม

ภาพที่ ๓-๑๐  :  ลักษณะทางสถาปตยกรรมของกุฏิพระสงฆแบบเรือนเด่ียว

กุฏิพระสงฆ  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

๒.๕) กุฏิพระทั่วไปหรือกุฏิพระลูกวัด  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆตางๆ ที่อยูภายในวัด 
ซึ่งพบวามีรูปแบบของกุฏิอยูหลายลักษณะดวยกัน เชน กุฏิแบบเรือนเด่ียว เชน กุฏิวัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ์  เปนตน หรือกุฏิแบบเรือนแถว เชน กุฏิวัดสุทัศนเทพวราราม กุฏิวัดพระเชตุพนวิมลมังคลา
ราม เปนตน โดยภายในของกุฏิเหลานี้ มักจะเปนหองโถงและตั้งเตียงสําหรับจําวัดเทานั้น หรือหากเปน
กุฏิที่มีขนาดใหญก็อาจจะแบงเปนหองโถงพักผอนและกั้นฝาไมแบงเปนหองจําวัดดวย แตก็จะมีขนาดที่
เล็กกวากุฏิเจาคณะและกุฏิเจาอาวาสเสมอ



๔๘

๓๓..๒๒    เเกกณณฑฑใในนกกาารรศึศึกกษษาาตําตําหหนันักกสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช
จากการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในเบื้องตนพบวา ตําหนักที่ถูกสรางใน

สมัยสุโขทัยและสมัยอยุธยานั้นไมหลงเหลือหลักฐานใหทําการสํารวจอีกเลย สันนิษฐานวาตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชในอดีตเหลานี้คงจะสรางดวยเครื่องไมเปนหลักจึงเสื่อมสลายไปตามกาลเวลา หรือหากเปน
ตําหนักที่สรางดวยการกออิฐถือปูนก็คงถูกทําลายในชวงเสียกรุงใหแกพมาเมื่อ พ.ศ. ๒๓๑๐ แลว  ดังนั้น
ในการศึกษาครั้งน้ีจึงมุงเนนเฉพาะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางขึ้นในสมัยรัตนโกสินทรเทานั้น ซึ่ง
หลังจากไดทําการสํารวจภาคสนามแลวพบวา ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชตางๆ นั้นจะตั้งอยูภายในพระ
อารามหลวงที่อยูในเขตเกาะรัตนโกสินทรแทบทุกหลัง และในแตละหลังยังคงมีสภาพที่สมบูรณอยูมากจะ
มีที่ถูกปรับเปลี่ยนสภาพไปบางก็เพียงเล็กนอยเพ่ือใหเหมาะสมแกการใชงานในปจจุบันเทานั้น  ดังมี  
รายนามตําหนักตางๆ ที่ทําการสํารวจทั้งสิ้น ๑๒ หลัง ไดแก

-  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
-  ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
-  ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร
-  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
-  ตําหนักจันทร วัดบวรนิเวศวิหาร
-  พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
-  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม
-  ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร
-  พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
-  กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม
-  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
-  ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร

และมีตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ไมหลงเหลือขอมูลใหทําการศึกษา ไดแก
-  ตําหนักทอง วัดระฆังโฆสิตาราม
-  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (นาค) วัดราชบูรณราชวรวิหาร

สวนตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ไมสามารถทําการศึกษา ไดแก
-  กุฏิ คณะ ๒ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

เน่ืองจากในการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชใหเกิดความเขาใจที่ถูกตองและ
ชัดเจนถึงการใชงานนั้น มีความจําเปนที่จะตองศึกษารวมไปถึงอาคารที่ใชเปนหอประชุมสงฆควบคูกัน
ไปดวย ซึ่งจากการสํารวจพบวามีอยู ๔ หลัง ไดแก

-  ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
-  ตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร
-  ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร
-  ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร



๔๙



๕๐

๓๓..๓๓    ปปรระะวัวัติติแแลละะรูรูปปแแบบบบสสถถาาปปตตยยกกรรรรมมตําตําหหนันักกสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช

๓.๓.๑  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  :  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

๑) ความสําคัญ
เปนที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราชในสมัยรัตนโกสินทรตอนตนถึง ๔ องค ไดแก สมเด็จพระ    

อริยวงศาญาณ (สุข), สมเด็จพระอริยวงศาญาณ (มี), สมเด็จพระอริยวงศาญาณ (สุก ญาณสังวร) และ
สมเด็จพระอริยวงศาญาณ (ดอน)

๒) ประวัติการสราง
        ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช สันนิษฐานวาสรางขึ้นในป พ.ศ. ๒๓๓๖ หลังจากไดสถาปนาสมเด็จ
พระพนรัตน (สุข) ขึ้นเปนสมเด็จพระสงัฆราช องคที่ ๒ แหงกรุงรัตนโกสินทร โดยมีกรมพระราชวังบวร
มหาสุรสิงหนาท ซึ่งเปนผูปฏิสังขรณวัดสลักในขณะนั้นไดทรงสรางถวาย โดยลักษณะของตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชเมื่อแรกสรางเปนกุฏิตึก ๓ หลัง มีตําหนักโถงเปนทองพระโรง หลังคาเครื่องไมประกอบ ชอ
ฟา ใบระกา ตั้งเปนอาคารประธานอยูดานหนาคณะพรอมทั้งหอไตร หอระฆัง และหมูกุฏิดวย๗

ตอมาในสมัยรัชกาลที่ ๒ เม่ือไดสถาปนาสมเด็จพระญาณสังวร (สุก) ขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช
องคที่ ๔ แลว ก็ไดทรงสรางตําหนักตึก ๑๑ หอง ๒ หลัง (ซึ่งยังปรากฏอยูในปจจุบัน) กับหอสวดมนตที่
อยูระหวางตําหนักตึกถวายเพื่อใชเปนที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราช๘

ในสมัยรัชกาลที่ ๓ ไดมีการปฏิสังขรณวัดมหาธาตุครั้งใหญ ซึ่งคณะตําหนักก็ไดมีการปรับปรุง
ใหมดวยดังมีรายละเอียดแสดงไวในพระนิพนธของสมเด็จฯกรมพระยาดํารงราชานุภาพตอนหนึ่งความวา

              “ หมวดที่ ๓ สิ่งที่โปรดใหรื้อทําใหม คือ
  ๑  พระปรางคราย ๒ องค......................................................................
  ............................................................................................................

                ๓  หอไตร*  รื้อของเดิมไปปลูกที่มุมตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
                ๔  หอระฆัง*  รื้อของเดิมปลูกใหม เลื่อนมาใหตรงกลางสนาม.................

  ๖  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช รื้อตําหนักฝากระดานของเดิมหมดทั้งหมู
  สรางตึกใหญเปนทองพระโรงสําหรับสมเด็จพระสังฆราชหลัง ๑ เต็มที่นั้น
  สรางหอเย็นคูกับหอไตรหลัง ๑ กุฏิสงฆ ๗ หลัง มีกําแพงลอมรอบบริเวณ”๙  

                                                                                             

๗ ประวัติวัดสําคัญทางพระพุทธศาสนา เลม ๓ (กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๒๔), หนา ๔๓.
๘ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ประวัติวัดมหาธาตุ (พระนคร:โสภณพิพรรฒธนากร, ๒๔๖๑), หนา

๙.
* หอระฆังและหอไตร เดิมสรางคูกันอยูนอกพระระเบียงตรงหลังพระอุโบสถ หอไตรอยูเหนือหอระฆังอยูใต กอ

อิฐถือปูนทั้ง ๒ หลัง
๙ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๖๒.



๕๑

และในปพ.ศ. ๒๔๓๗ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวทรงมีพระกรุณาโปรดเกลาฯ ให
สรางสังฆิกเสนาศนราชวิทยาลัยขึ้นที่วัดมหาธาตุ พรอมกับการบูรณะปฏิสังขรณอาคารเสนาสนะและ
ถาวรวัตถุตางๆ ภายในวัด โดยพระราชทานพระราชทรัพยอันเปนสวนของสมเด็จพระบรมโอรสาธิราช 
เจาฟามหาวชิรุณหิศเปนทุนทรัพย ซึ่งตําหนักสมเด็จพระสังฆราชก็ไดมีการปฏิสังขรณทั้งหมูพรอมกันใน
คราวนี้ดวย เพ่ือใหใชเปนที่สถิตของอธิบดีสงฆในวัดมหาธาตุดังแตกอน โดยการที่ซอมบริเวณตําหนักได
ทําการรื้อหอสวดมนตของเกาซึ่งชํารุดมากเสียหลัง ๑ นอกจากนั้นคงไวตามเดิม เปลี่ยนตัวไมเครื่องบน 
เปลี่ยนกระเบื้องมุงหลังคาใหม ทาสีฉาบปูนใหมหมด คือตําหนัก ๓ หลัง หอไตรหลัง ๑ หอเย็นหลัง ๑ 
กุฏิสงฆในหมูตําหนักอีก ๘ หลัง แลวดาดกระเบื้องปูชาลาและซอมกําแพงประตูบริเวณตําหนักใหม แลว
ยายสมเด็จพระวันรัตมาอยูที่ตําหนักหลังเหนือ สวนหลังทองพระโรงชอฟาหางหงษ จัดเปนโรงเรียนพระ
ปริยัติธรรม๑๐

ในปจจุบันตําหนักสมเด็จพระสังฆราชไดใชเปนเปนที่ประชุมสงฆทั้งภายในและภายนอกวัด 
รวมทั้งเปนที่ทําการสังคยานาพระไตรปฎกดวย

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูภายในเขตคณะตําหนัก ซึ่งอยูทางทิศตะวันตกเฉียงใตของเขต

พุทธาวาส บริเวณดานหลังอาคารเรียนพระปริยัติในปจจุบัน โดยภายในเขตคณะตําหนักจะประกอบไป
ดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  ตั้งเปนอาคารประธานอยูดานหนาทางเขาของคณะ
- ตําหนักเหนือ และตําหนักใต  ตั้งคูขนานกันอยูดานหลังตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
- หอสวดมนต เดิมเปนเรือนไมตั้งอยูระหวางตําหนักเหนือและตําหนักใต รื้อลงในสมัยรัชกาล

ที่ ๕ ปจจุบันเปนที่ตั้งของตนจันทรใหญ
- หอไตร และหอเย็น  ตั้งอยูคูกันบริเวณมุมดานหนาคณะทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือ และทิศ

ตะวันออกเฉียงใตตามลําดับ
- กุฏิสงฆ  มีทั้งหมด ๖ หลัง
ทางเขาหลักของคณะตําหนักนี้นั้นแตเดิมจะใชประตูทางทิศตะวันออก(ปจจุบันร้ือลงแลว) และ

ประตูทางทิศใตเปนทางเขาหลัก โดยมีประตูทางทิศเหนือเปนทางเขารองเพื่อไปยังศาลาการเปรียญ แต
ในปจจุบันเม่ือสรางอาคารเรียนของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยขึ้นภายในวัดแลวจึงทําใหทิศทางเขา
ออกหลักของตําหนักเปลี่ยนแปลงไป

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชหลังน้ีนั้นหลังจากไดตรวจสอบขอมูลและหลักฐานตางๆแลวพบวานา
จะเปนตําหนักทองพระโรงของสมเด็จพระสังฆราชมากกวาเปนตําหนักที่ประทับ โดยแตเดิมน้ันเปน
ตําหนักฝาไมกระดานแลวจึงถูกรื้อลงสรางเปนตําหนักกออิฐถือปูนในการบูรณะสมัยรัชกาลที่ ๓ สวน
ตําหนักที่ใชประทับน้ันจากการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับสมเด็จพระสังฆราช(สุก) และสมเด็จพระสังฆราช(มี) 
แลวไมพบวาสถิตอยู ณ ตําหนักหลังไหนชัดเจน แตสันนิษฐานวาคงจะเปนกุฏิตึกหลังใดหลังหนึ่งใน ๓ 
                                                                                             

๑๐ ประวัติวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ (กรุงเทพฯ: วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์, ๒๕๓๓), หนา ๖๑.



๕๒

หลังที่กรมพระราชวังบวรมหาสุรสิงหนาททรงไดสรางถวายไวในการบูรณะคราวแรก สวนตําหนักที่
ประทับของสมเด็จพระสังฆราช(สุก ญาณสังวร) และสมเด็จพระสังฆราช(ดอน) ที่เปนสมเด็จพระสังฆราช
องคตอมานั้น ไดมีการกลาวไวโดยสมเด็จฯกรมพระยาดํารงราชานุภาพตอนหนึ่งความวา

              “.....สมเด็จพระสังฆราช(ดอน)นั้นอยูตําหนักฝากระดาน* หาไดไปอยูที่
  ตําหนักตึก** ไม จึงสันนิษฐานวา ตําหนักตึกนั้นเห็นจะสรางในรัชกาล
 ที่ ๒ ถวายเปนที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราช(ศุข ญาณสังวร) ซึ่งเปน
 พระอาจารยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาไลย.....” ๑๑

สวนในการศึกษาครั้งน้ีจะเนนเฉพาะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชอันเปนตําหนักทองพระโรง    
เทานั้น เน่ืองจากตําหนักที่ประทับคือตําหนักเหนือน้ันไดมีการแกไขลักษณะทางสถาปตยกรรมทั้งภายใน
และภายนอกไปมากจนไมสามารถสันนิษฐานถึงการใชงานเดิมไดแลว

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารโถงกออิฐถือปูนชั้นเดียวยกใตถุนสูง ขนาดกวาง ๕ หอง ยาว ๗ หอง ภายในตําหนัก

มีเสารวมในอยูโดยรอบ ตัวอาคารวางตามแนวแกนเหนือ-ใต มีบันไดทางขึ้น ๓ ดาน ไดแก ดาน      
ตะวันออกและตะวันตกดานละ ๒ บันได และดานใตซึ่งเปนทางเขาหลักอีก ๑ บันได

พ้ืนหองภายในสันนิษฐานวาเดิมคงลดต่ําเทากันหมดและยกสูงเฉพาะสวนโถงกลางเทานั้น ใน
ลักษณะเชนเดียวกันกับหอกลางหรือหอสวดมนตของสงฆ กอนที่จะมายกพื้นสูงเทากันหมดดังในปจจุบัน

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารแบบไทยประเพณี มีหลังคาจั่วปกนกซอนเดียว ๓ ตับ ประกอบเครื่องลํายอง ชอฟา 

ใบระกา หางหงส บริเวณครอบตะเฆสันหลังคาตับที่ ๒ ปนปูนประดับใบระกาและหางหงสที่ตอมาจาก
หลังคาตับที่ ๑  สวนหลังคาตับลางสุดเปนกันสาดมุงรอบอาคารมีค้ํายันรองรับและมีเชิงชายประดับไมฉลุ
แบบขนมปงขิง สันนิษฐานวาหลังคาตับนี้นาจะสรางขึ้นเพ่ิมเติมในชวงการบูรณะในสมัยรัชกาลที่ ๕

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบ เจาะชองเปดเปนประตูหนาตางโดยรอบอาคาร โดยดาน
สกัดมีดานละ ๕ ชอง และดานยาวจะมีถึงดานละ ๑๒ ชอง เน่ืองจากชวงเสาดานนี้กวางมากจึงจําเปนตอง
เจาะชองเปดถึง ๒ ชองตอ ๑ ชวงเสา ภายในผนังทาสีเหมือนภายนอก และมีเสารวมในหนาตัด      
สี่เหลี่ยมผืนผาขนาด ๐.๘๐x๑.๐๐ ทาสีเรียบเชนกัน

                                                                                             

* ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชหลังที่เปนทองพระโรงกอนรื้อเปนตําหนักกออิฐถือปูน
** สันนิษฐานวานาจะเปนตําหนักหลังทิศเหนือ เน่ืองจากหลังการบูรณะในสมัยรัชกาลที่ ๕ แลวนั้นไดยาย

สมเด็จพระวันรัตที่เปนอธิบดีสงฆในขณะนั้นมาอยูยังตําหนักหลังนี้ จึงเห็นไดวาเปนตําหนักที่มีความสําคัญกวาตําหนัก
หลังทิศใต

๑๑ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ประวัติวัดมหาธาตุ, หนา ๑๐.



๕๓

ฐานอาคารเปนฐานปทม มีเฉพาะบัวคว่ําที่ฐานลางเทานั้น เจาะชองระบายอากาศตามตําแหนง
หนาตางดานบนรอบอาคาร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนภายในปูดวยไมหนา

กวางประมาณ ๓๐-๔๐ ซม. บนตงและคานไม หลังคาใชโครงสรางแบบจันทัน มุงหลังคาดวยกระเบื้องดิน
เผาหางมน

เม่ือพิจารณาจากโครงสรางหลังคาในสภาพปจจุบันแลวจะพบวา จะใชไมจันทันขนาดใหญรับแป
ทุกตัว และมีด้ังรับอกไกตั้งอยูบนขื่อ โดยมีไมเสริมโครงสรางทั้งทางตั้งและทางนอนอยูบริเวณแปงวงเพื่อ
ชวยรับนํ้าหนักของโครงสรางอีกชวงหนึ่ง ลักษณะโครงสรางแบบน้ีสันนิษฐานวามาแกไขในการซอมแซม
บูรณะในครั้งหลัง เน่ืองจากเดิมโครงสรางนาจะเปนแบบขื่อเอก-ขื่อโทมากอน  แตภายหลังหาไมขนาด
ใหญแบบโบราณไมไดจึงตองมีการปรับเปลี่ยนโครงสรางไป ทําใหรูปลักษณเม่ือมองจากภายนอกดูผิด
ปกติ โดยเฉพาะสวนนาคสะดุงที่ ๑ ชวงนั้นซอนถึงสองแป ทําใหแปขาดไป ๑ ตัว เกิดการขาดความสม
ดุลทางโครงสราง

๔.๔) องคประกอบตกแตงอาคาร
ก. หนาบัน  เปนผนังกออิฐถือปูนประดับกระจกสีขาวเปนพ้ืน ตรงกลางปนปูนประดับ

กระจกสีทองเปนรูปบุษบกมาลาหลังคาเปนเครื่องยอด ๓ ชั้น มีตราธรรมจักรและอุณาโลมบรรจุอยูภาย
ใน ดานขางบุษบกมีฉัตร ๕ ชั้น ๑ คูและตาลปตรแฉก ๑ คูทั้งสองขาง ทั้งหมดทรงอยูบนเกรินราชรถวาง
เหนือกอนเมฆประดับกระจกสีฟา ซึ่งลวดลายดังกลาวนี้เปนสัญลักษณในพระตราตําแหนงสมเด็จพระ
สังฆราชที่ใชในปจจุบัน จึงสันนิษฐานวาลายหนาบันน้ีนาจะปนขึ้นในชวงหลังตั้งแตสมัยรัชกาลที่ ๖ ลงมา 
เน่ืองจากผูที่ออกแบบพระตรานี้ไดแกสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรสนั่นเอง

ข. ประตู หนาตาง  เปนบานไมแผนใหญมีอกเลาเปดเขาใน ดานนอกเปนลายฉลุปดทอง
บนพ้ืนดํารูปดอกไมรวง มีเทวดาถือพานพุมดอกไมอยูดานบนของบาน สวนดานในทาสีแดงเปนพ้ืนเทา
นั้น กรอบเช็ดหนาเปนไมประดับลายฉลุปดทองบนพื้นดําเชนกัน และบริเวณหนาตางจะมีหยองไมแกะ
สลักลายดอกพุดตาน ปดทองรองชาด

ค. เพดาน  เปนฝาไมตกแตงดวยลายฉลุปดทองบนพื้นแดงตลอดทั้งฝาเพดาน ขื่อ ไม
ทับหลัง รวมไปจนถึงโครงสรางหลังคาที่คลุมสวนระเบียง อันไดแก จันทัน แปลาน และฝากลอนชิดดวย
ทั้งหมด



๕๔

แผนผังที่ ๓-๑  :  ผังบริเวณ วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ (สมัยรัชกาลที่ ๕)
ที่มา  :  ประวัติวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์, หนา ๖๑.

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๖. หอระฆัง
๒. พระวิหาร ๗. สระน้ํา
๓. พระมณฑป ๘. หมูกุฏิคณะตําหนัก
๔. ลานอโศก ๙. หมูกุฏิพระคันถธุระ
๕. ศาลาการเปรียญ ๑๐.หมูกุฏิพระวิปสสนาธุระ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๒

๑

๓

๔๕

๖๗

๘

๙

๑๐



๕๕



๕๖

ภาพลายเสนที่ ๓-๑  :  รูปดานหนา  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
           วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ภาพลายเสนที่ ๓-๒  :  รูปดานหลัง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
           วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์



๕๗

ภาพลายเสนที่ ๓-๓  :  รูปดานขาง  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
                            วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์



๕๘

ภาพลายเสนที่ ๓-๔  :  แบบขยายหนาบัน  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
     วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ภาพที่ ๓-๑๒  :  หนาบัน  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
          วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์



๕๙

ภาพที่ ๓-๑๓  :  รูปดานสกัด ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ภาพที่ ๓-๑๔  :  รูปดานขาง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช



๖๐

ภาพที่ ๓-๑๕  :  สภาพภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุฯ

ภาพที่ ๓-๑๖  :  ลานตนจันทรดานหลังตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งเดิมเคยเปนที่ตั้งของ
              หอสวดมนตภายในคณะตําหนัก



๖๑

ภาพที่ ๓-๑๗  :
ตําหนักเหนือ สันนิษฐานวาเคยเปนที่ประทับ
ของสมเด็จพระสังฆราช (สุก ญาณสังวร)

ภาพที่ ๓-๑๘  :
หอไตรตั้งอยูคูกันกับหอเย็น
บริเวณดานหนาของคณะตําหนัก



๖๒

๓.๓.๒  ตําหนักวาสุกรี  :  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส และใชเปนที่ประชุมมหา

เถรสมาคมของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปุน ปุณณสิริ)

๒) ประวัติการสราง
     ตําหนักวาสุกรีสรางขึ้นในชวงเวลาที่พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวทรงโปรดฯ ใหทําการ
บูรณะปฏิสังขรณวัดพระเชตุพนฯ ครั้งใหญ ประมาณป พ.ศ. ๒๓๗๕ เพ่ือใชเปนที่ประทับของสมเด็จพระ
มหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ครั้งยังดํารงตําแหนงเปนกรมหม่ืนนุชิตชิโนรส อธิบดีสงฆของ
วัดพระเชตุพนฯ รวมทั้งใชเปนที่ประชุมพระฐานานุกรมและพระราชาคณะในเวลาปรึกษาอธิกรณตางๆ 
โดยมีพระยาเพชรพิชัยเปนผูออกแบบ และพระยาอราม(รัตน)มณเฑียรเปนผูตรวจแก ดังแสดงอยูในโครง
ด้ันเรื่องปฏิสังขรณวัดพระเชตุพน ซึ่งเปนพระนิพนธของสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส ความวา

                   “กุฏิดิลกเจา จอมถวัลย  ราชฤา
รจเรขรงสฤษฎิสรรพ ทั่วทั้ง
ราชูทศิอวยอรรค ทานทาน  ถวายนา
กรมนุชิตสถิตรั้ง ผนวชสรางสืบกุศล ฯ
     เปนปนชินบุตรถวน ทวยบรร  พชิตฤา
เพ็ญพรตพรหมจรรย ราคราง
เฉลิมแหลงเชตุวันสวรรค สนุกเทียบ  ถึงเอย
อาวาสใดไปอาง เอี่ยมหลาแลเสมอ ฯ
     พระยาเพ็ชรพิไชยเยศผู แผนเขียน
พระยาอรามรัตนมณเฑียร เทียบแก
เปลี่ยนแปลงแหลงสถานเสถียร สถิตทั่ว  สงฆนา
แสนสนุกทุกถิ่นแท ธิราชตองตามประสงฆ ฯ
     ชุมนุมสงฆสบถวน ถานา  นุกรมเอย
อีกอรรคเชษฐราชา คณะพรอม
สโมสรสื่อสารา ธิกรณกิจ  กันแฮ
หนวิหารนี้หอม แหงชั้นหลั่นเฉลียง ฯ” ๑๒

         ตําหนักวาสุกรีนี้เดิมเรียกวา “ตําหนักจันท" เน่ืองจากมีตนจันทอยูหนาตําหนัก ๑ ตน แต    
เน่ืองจากรากของตนจันทไปทําลายเสนาสนะใกลเคียงรวมทั้งภายในลําตนก็เปนโพรง ทางวัดจึงไดเอา
ออกในป พ.ศ. ๒๔๗๙ จึงทําใหตําหนักนี้ถูกเรียกเปน "ตําหนักวาสุกรี" แทนจนถึงในปจจุบัน

                                                                                             

๑๒ ประชุมจารึกวัดพระเชตุพน (กรุงเทพฯ: คณะสงฆวัดพระเชตุพน, ๒๕๔๔), หนา ๓๔๒-๓๔๓.



๖๓

         หลงัจากทีส่มเดจ็พระมหาสมณเจา กรมพระปรมานชุติชโินรส ไดสิน้พระชนมแลว ตาํหนกัวาสุกรี  
นี้ก็ไดใชเปนที่ประดิษฐานพระอัฐิของพระองคมาตลอด โดยพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวทรง
โปรดเกลาฯใหสรางพระมณฑปสองชั้นสําหรับบรรจุพระอัฐิดวย และในป พ.ศ.๒๕๐๒ พระบาทสมเด็จ
พระปรมินทรมหาภมิูพลอดลุยเดช ทรงโปรดฯพระราชทานฉตัร ๕ ชัน้ ถวายไวเหนือทีป่ระดษิฐานพระอัฐิ
และฉัตรคูสําหรับประดับเปนเกียรติยศ๑๓

ปจจุบันตําหนักวาสุกรีไดจัดเปนพิพิธภัณฑแสดงสิ่งของเครื่องใชตางๆของสมเด็จพระมหาสมณ
เจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส โดยเปดใหเขาชมไดทุกวัน รวมทั้งยังใชเปนที่ถวายพุมเทียนพระอัฐิโดยมี
พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวทรงเสด็จมาประกอบพิธีดวยพระองคเองเปนประจําทุกๆ ป

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักวาสุกรี ตั้งอยูภายในเขตคณะ น.๑๖ (คณะเหนือ ๑๖) ติดถนนเชตุพน คอนไปทางทิศ

ตะวันตกเฉียงเหนือของเขตสังฆาวาส โดยภายในเขตคณะ น.๑๖ จะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะ
ตางๆ ไดแก

- ตําหนักวาสุกรี  ตั้งเปนอาคารประธานอยูดานหนา ติดกําแพงทางทิศเหนือ
- พระปรางค บรรจุอัฐิสมเด็จพระวันรัตน อธิบดีสงฆวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม องคที่ ๑
- หอไตร ตั้งอยูติดกับตําหนักวาสุกรีทางทิศตะวันออก
- ศาลาเกงจีน ใชเปนหอกลาง ตั้งอยูทางทิศใตของตัวตําหนักวาสุกรี
- หอประชุมสงฆ เปนศาลาใหญขนาด ๗ หอง มีเฉลียง ๒ ขาง ตั้งอยูกลางคณะ
- หอสวดมนต ขนาด ๕ หองมีเฉลียงรอบ ตั้งอยูมุมคณะทางทิศตะวันออกเฉียงใต
- กุฏิเจาอาวาส ปจจุบันชื่อวา กุฏิสมเด็จฯเจริญอักษร ใชเปนที่อยูของพระราชาคณะผูเปน

อธิบดีสงฆครองวัดพระเชตุพนฯ สืบตอมาจนถึงทุกวันน้ี
- หอระฆัง ตั้งอยูหลังกุฏิเจาอาวาสทางทิศตะวันออก
- กุฏิสงฆ มีทั้งหมด ๕ หลัง
ทางเขาออกของคณะ น.๑๖ นี้มีอยู ๓ ทาง ไดแก ประตูทางทิศตะวันตกซึ่งเปนทางเขาหลักโดย

จะมีซุมประตูอยูซอนกันถึง ๒ ชั้น เพ่ือเปนฉนวนไมใหเขาถึงภายในไดโดยตรง และประตูทางทิศ
ตะวันออกมีอยู ๒ ประตูขางหอระฆังเดิมเปนทางเขาดานหลังตําหนัก และประตูทางทิศใตซึ่งทําใหม    
ในชวงหลังสําหรับเขาออกจากหอประชุมสงฆไดโดยตรง

                                                                                             

๑๓ ทัศนีย พิกุล, วิสันธนี โพธิสุนทร และวรางคณา เอ่ียมแกว, ตําหนักวาสุกรี (กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร,
๒๕๓๓),หนา ๑๓-๑๖.



๖๔

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารกออิฐถือปูนชั้นเดียวยกใตถุนสูง มีลักษณะเปนอาคาร ๓ หลัง วางเชื่อมตอถึงกันหมด

ประกอบไปดวย
ก. ตําหนักใหญ เปนตําหนักเรือนแฝด ขนาดกวาง ๖ หอง ยาว ๗ หอง โดยตําหนักหลัง

ทิศเหนือมีลักษณะเปนหองโถงสําหรับใชเปนทองพระโรง สวนตําหนักหลังทิศใตกั้นฝาผนังแบงเปนหอง
บรรทมและโถงรับแขก มีเสากลางคูแบงพ้ืนที่ทั้งสอง ซึ่งเดิมจะมีเสาอยูทั้งหมด ๑๐ ตน แตเม่ือไดทําการ
ซอมแซมในภายหลังไดทําการตัดเสาออก เพ่ือใหพ้ืนที่ภายในกวางขึ้น จึงเหลืออยูเพียง ๓ ตน ดังใน
ปจจุบัน สวนดานหนาตําหนักทางทิศใตเปนระเบียงทางเขา และกั้นหองสวนหนึ่งเปนที่อยูของพระ
อุปฏฐาก

ข. ตึกทรงพระอักษร เปนตึกขนาดกวาง ๒ หอง ยาว ๓ หอง ยกใตถุนสูง สรางพรอมกับ
ตําหนักใหญ สําหรับใชเปนหองทรงงานของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ภายใน
จะยกพื้นสูงกวาตําหนักใหญมาก จึงจําเปนตองมีบันไดทางขึ้นเชื่อมตอกันอยูทางดานขาง

ค. หอสรงน้ํา เปนเรือนไมฝากระดาน ขนาด ๒ หอง อยูติดกับตึกทรงพระอักษรทางทิศ
ตะวันตก ยกพื้นสูงเทากัน สันนิษฐานวาสรางตอเติมในสมัยรัชกาลที่ ๔

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารแบบไทยประเพณี โดยตําหนักใหญ มีหลังคาจั่วปกนกซอนเดียว ๒ ตับ ประกอบ

เครื่องลํายอง ชอฟา ใบระกา หางหงส เหมือนกันทั้งสองหลังคา ตรงกลางตําหนักมีรางน้ํา ค.ส.ล. เชื่อม
หลังคาทั้ง ๒ ผืน สวนตึกทรงพระอักษรและหอสรงน้ํา มีหลังคาจั่วปกนกซอนเดียว ตับเดียว ประกอบ
เครื่องลํายอง ใบระกา หางหงส เชนกัน

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบทั้งภายนอกและภายใน เจาะชองเปดเปนประตูหนาตาง 
โดยรอบอาคาร เสาภายนอกเปนเสาสี่เหลี่ยมลมสอบ ถือปูนทาสีเรียบเหมือนผนัง แตเสาภายในมีการ
ประดับลายฉลุเขียนสีเปนรูปดอกพุดตานตลอดทั้งเสา และเฉพาะหอสรงน้ําจะมีผนังเปนฝาปะกนไมทาสี
ภายนอก สวนภายในประดับลายฉลุปดทองรูปดอกไมรวง

ฐานอาคารเปนฐานปทม มีบัวหงายและบัวคว่ําวิ่งรอบสวนบนและสวนลางของฐานตําหนัก โดยที่
ฐานของตําหนักใหญจะยกใตถุนเพียงเล็กนอย เจาะชองระบายอากาศในบางจุดเทานั้น แตสวนฐานของ
ตึกทรงพระอักษร และหอสรงน้ําจะยกใตถุนสูงมากจนเกือบเปน ๒ ชั้น พรอมทั้งเจาะชองระบายอากาศ
และประตูเปดเขาออกได ใชสําหรับเก็บกัปปยภัณฑตางๆ

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนภายในปูดวยไมวาง

บนตงและคานไม หลังคาใชโครงสรางแบบผสมระหวางแบบขื่อเอก-ขื่อโท และแบบจันทัน มุงหลังคาดวย
กระเบื้องดินเผาหางมน



๖๕

๔.๔) องคประกอบตกแตงอาคาร
ก. หนาบัน  เปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบ ทั้งตัวตําหนักใหญและตึกทรงพระอักษร แต

สวนหอสรงน้ํา หนาบันจะเปนไมประดับกระจกสี ลายดอกไม ใบไมกานตอดอก
ข. ประตู หนาตาง  เปนบานไมแผนใหญมีอกเลาเปดเขาใน ดานนอกเขียนลายรดน้ําปด

ทองบนพื้นดําเปนรูปตนไมลายกระบวนจีนออกดอกพุดตานและรูปสรรพสัตวอยูดานลางของบาน สวน
ดานในเขียนสีรูปกอบัวออกดอกบัวบานบนพื้นนํ้าทุกบาน ยกเวนบานหอสรงน้ําที่เปนรูปดอกบัวบน
แจกันเครื่องถวยจีน กรอบเช็ดหนาเปนไมลงรักปดทองทั้งหมด และบริเวณหนาตางจะมีหยองไมฉลุลาย
ดอกพุดตาน ปดทองดวยเชนกัน

ค. เพดาน  เปนฝาไมตกแตงดวยลายฉลุปดทองลายดอกลอยกานแยงบนพ้ืนแดงตลอด
ทั้งฝาเพดาน ขื่อ ไมทับหลัง รวมไปจนถงึโครงสรางหลังคาที่คลุมสวนระเบียง อันไดแก จันทัน แปลาน 
และไมปดทองกลอนดวยทั้งหมด และเฉพาะสวนที่ตั้งพระมณฑปบรรจุอัฐิของสมเด็จพระมหาสมณเจา 
กรมพระยาปรมานุชิตชิโนรส จะยกฝาเพดานใหยกสูงตามรูปทรงหลังคาเพื่อใหพนยอดของพระมณฑป



๖๖

แผนผังที่ ๓-๓  :  ผังบริเวณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (แสดงตําหนักวาสุกรี)

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๖. วิหารพระพุทธไสยาสน
๒. พระวิหาร ๗. หมูกุฏิคณะ น.๑๖
๓. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะเหนือ
๔. พระมณฑป ๙. หมูกุฏิคณะกลาง
๕. ศาลาการเปรียญ ๑๐.หมูกุฏิคณะใต

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักวาสุกรี

๒

๑
๓

๔๕

๖

๗ ๘

๙

๑๐

๒

๒

๒



๖๗



๖๘

ภาพลายเสนที่ ๓-๕  :  รูปดานหนา  ตําหนักวาสุกรี
                               วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพลายเสนที่ ๓-๖  :  รูปดานขาง  ตําหนักวาสุกรี
                                วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๖๙

ภาพลายเสนที่ ๓-๗  :  รูปดานหลัง  ตําหนักวาสุกรี
                               วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพลายเสนที่ ๓-๘  :  รูปดานขาง  ตําหนักวาสุกรี
                                วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๗๐

ภาพที่ ๓-๑๙  :
รูปดานสกัด ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพที่ ๓-๒๐  :
รูปทางเขาดานหนา ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๗๑

ภาพที่ ๓-๒๑  :
สภาพภายในทองพระโรง ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพที่ ๓-๒๒  :
สภาพภายในหองบรรทม ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๗๒

ภาพที่ ๓-๒๓  :  ศาลาเกงจีน ใชเปนหอกลางของคณะ น.๑๖ ภาพที่ ๓-๒๔  :  หอไตร ภายในเขตคณะ น.๑๖



๗๓

๓.๓.๓  ตําหนักเดิม  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ

๒) ประวัติการสราง
เดิมเรียกชื่อวา “พระตําหนักตึก” พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวทรงพระกรุณาโปรด

เกลาฯใหสรางขึ้นขณะที่พระองคยังทรงปกครองวัดอยู เพ่ือใหใชเปนอาคารทองพระโรงของพระปนหยา
แทนทองพระโรงเดิมที่เปนเรือนฝาไมกระดานพื้นชั้นเดียว แตยังสรางไมทันเสร็จพระองคก็ทรงลาผนวช
เสียกอน ดังนั้นเม่ือสรางตําหนักจนแลวเสร็จจึงไดทรงโปรดฯ ใหสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยา ปว
เรศวริยาลงกรณซึ่งทรงดํารงตําแหนงเปนอธิบดีสงฆของวัดบวรนิเวศวิหารองคตอมา เสด็จยายจาก
ตําหนักลางขึ้นมาประทับบนตําหนักเดิมน้ีแทนจนตลอดพระชนมายุ๑๔

และในป พ.ศ.๒๔๔๙ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ไดทรงมีพระบรมราชานุญาตให
ซอมแซม ตําหนักเดิมที่ชํารุดทรุดโทรมลงพรอมกับการสรางตําหนักจันทร และตําหนักซายถวาย เพ่ือใช
เปนที่ประทับและทรงงานของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส๑๕

ตําหนักเดิมไดมีการบูรณะซอมแซมตลอดมาในทุกๆ เจาอาวาส  จนในปจจุบันไดใชเปนสถานที่ 
เก็บพระอัฐิของอธิบดีสงฆของวัดบวรนิเวศวิหารทุกองค

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักเดิม ตั้งอยูภายในเขตคณะตําหนัก ดานหลังของตําหนักจันทร แตเดิมภายในเขตคณะ

ตําหนักสมัยสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณทรงครองวัดอยูนั้น สันนิษฐานจาก
ขอมูลในตํานานวัดบวรนิเวศ แลวพบวานาจะมีอาคารเสนาสนะที่สําคญัตางๆ อยูดังตอไปน้ี

- ตําหนักเดิม
- พระปนหยา เปนพระตําหนักสําหรับใชประทับของพระบรมวงศานุวงศ ขณะทรงผนวชที่วัด

บวรนิเวศวิหาร ตั้งอยูทางทิศตะวันออกของตําหนักเดิม
- โรงพิมพ เปนตึกพื้น ๒ ชั้น ๕ หอง ไมมีพาไล แตมีเฉลียงหนา สรางขึ้นตั้งแตสมัย ร.๔ ทรง

ครองวัดอยู เพ่ือใชเปนโรงพิมพหนังสือของวัด ตั้งอยูในตําแหนงของตําหนักเพชรในปจจุบัน
- พลับพลาสมเด็จพระศรีสุริเยนทราบรมราชินี ตั้งอยูมุมทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของคณะ
- ตําหนักทรงพรตและหอสหจร สรางขึ้นใน ป พ.ศ.๒๔๓๓ เพ่ือใชเปนที่อยูของพระสงฆ และ

เจานายที่ทรงผนวชของวัด ตั้งวางอยูคูขนานกันดานหลังของตําหนักเดิม

                                                                                             

๑๔ สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร (พระนคร: โสภณพิพรรฒธนากร, ๒๔๖๕),
หนา ๒๘.

๑๕ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๑๙ -๑๒๐.



๗๔

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารโถงกออิฐถือปูนสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๒ หอง ยาว ๕ หอง มีระเบียงรอบ บริเวณ

ตําหนักดานทิศใตมีมุขยื่นออกมา ๑ หอง พ้ืนชั้นลางภายในกั้นผนังแบงเปนหองสําหรับศิษยวัดอยูอาศัย 
สวนมุขย่ืนจะเปดโลงใชเปนหอระฆัง ดานขางตําหนักทางทิศตะวันตกมีบันไดไมสําหรับขึ้นชั้นบน 
สันนิษฐานวาสรางขึ้นใหมภายหลังจากสรางตําหนักซายแลว

บริเวณพื้นชั้นบน มีประตูหนาตางไมกั้นเปนฝาระหวางชวงเสาระเบียง ภายในจัดแบงเปนหอง
บรรทมกั้นฝาเฟยมขนาด ๓ หอง อยูทางดานทิศตะวันตก สวนหองดานทิศตะออกเปดเปนโถงโลง
สําหรับใชเปนหองพระและรับรองแขก โดยมีระเบียงทางเดินอยูโดยรอบ สวนมุขหองดานหลังจัดเปน
ระเบียงโลง สําหรับออกมาดูภายในคณะได

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารแบบเลียนอยางตะวันตก หลังคาจั่วปกนกซอนเดียว ๒ ตับ หนาบันกออิฐถือปูนเรียบ

แบบ "กระเทเซ" มีสวนหลังคามุขเปนหลังคาจั่วเปด หนาบันไมประดับลายฉลุทาสี สันนิษฐานวาหลังคา
มุขนี้สรางตอเติมในชวงหลัง เน่ืองจากมีลักษณะแตกตางจากองคประกอบของหลังคาอื่นๆ อยางชัดเจน

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบ สูง ๒ ชั้น แบงชั้นดวยบัวปูนปนรอบอาคาร บริเวณซุม
ประตู หนาตางปนปูนเปนกรอบรอบทรงเรขาคณิต บานภายนอกเปนบานไมลูกฟกบานกระทุงเกล็ด
ระบายอากาศ แตบานประตูภายในเปนบานเฟยมลูกฟกไมแกะสลักลวดลายเรขาคณิตแบบจีน ลงสีตลอด
ทั้งบาน ฝาเพดานภายในเปนไมแผนทาสีเรียบ

ฐานอาคารเปนฐานปทมยกสูงประมาณ ๑.๐๐ เมตร มีบัวบนและบัวลาง เจาะชองระบายอากาศ
ในสวนทองไมเปนชวงๆ

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนชั้นบนปูดวยไมบนตง

และคานไม โครงสรางหลังคาใชระบบขื่อและจันทัน มุงกระเบื้องการบูร ปนปูนทับแนวลอนกระเบื้อง



๗๕

แผนผังที่ ๓-๕  :  ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักเดิม)

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะแดงบวร
๒. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะขาบเขียวบวร
๓. วิหารพระศาสดา ๙. หมูกุฏิคณะสูง
๔. ศาลาการเปรียญ ๑๐. หมูกุฏิคณะบรรจบ
๕. หอพระไตรปฎก ๑๑.หมูกุฏิคณะรังษี
๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก ๑๒.หมูกุฏิคณะกุฏิ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักเดิม
แมน้ํา ลําคลอง

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๘

๙ ๑๐

๒

๑๑

๑๒



๗๖



๗๗



๗๘ภาพที่ ๓-๒๖  :  รูปดานหลังของตําหนักเดิมสวนที่ตอกับตําหนักจันทรภาพที่ ๓-๒๕  :  ดานหนาของตําหนักเดิมสวนที่หันเขาสูลานดานหลังคณะ



๗๙

๓.๓.๔  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)  :  วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (สา ปุสฺสเทโว)

๒) ประวัติการสราง
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) สรางขึ้นในคราวเดียวกับการสรางวัด คือประมาณป พ.ศ.

๒๔๐๗ โดยพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูทรงโปรดเกลาฯ ใหสรางถวายเปนประทับของสมเด็จ
พระสังฆราช(สา) เม่ือครั้งดํารงสมณศักดิ์เปนพระสาสนโสภณ เจาอาวาสรูปแรกของวัด และหลงัจาก
สมเด็จพระสังฆราช(สา) ไดสิ้นพระชนมไปแลว ตําหนักหลังนี้ก็ยังคงใชเปนที่พํานักของเจาอาวาสของวัด
ราชประดิษฐฯ ตอมาทุกรูป จนกระทั่งในปจจุบันพระมงคลภาณกาจารย รองเจาอาวาสวัดก็ใชเปนที่
พํานักอยูดวย๑๖

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) ตั้งอยูบริเวณกลางเขตสังฆาวาสของวัด โดยทางเหนือของ

ตําหนักจะประกอบไปกุฏิสงฆ ๒ หลัง อาคารสํานักเรียนและศาลาโถง สวนทางใตจะเปนกุฏิตึกแถว
จํานวน ๔ หลัง ซึ่งสรางคราวเดียวกับการสรางตําหนัก และทางตะวันตกจะมีหอระฆังกออิฐถือปูนทรง
มงกุฎ ประดับกระจกสีและกระเบื้องสีอยูดวย

เดิมพื้นที่ทางเหนือของวัดจะเปนลานโลงสําหรับใชเปนทางเสด็จของพระบาทสมเด็จพระจอม
เกลาเจาอยูหัว จากพระบรมมหาราชวังมายังวัดราชประดิษฐฯ เพ่ือมาประทับสนทนากับสมเด็จพระ
สังฆราช(สา) ที่ตําหนักของทานอยูเปนประจํา๑๗

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) จะแบงผังพ้ืนออกเปน ๒ สวน คือ
ก. ตําหนักสูง ตั้งอยูทางทิศตะวันออกของตําหนัก เปนอาคารกออิฐถือปูนสูง ๓ ชั้น 

ขนาดกวาง ๒ หอง ยาว ๕ หอง ชั้นลางสุดกั้นผนังเปนหองเก็บของ ๒ หอง ตรงกลางมีโถงบันไดใหญ
สามารถเดินตอไปจนถึงชั้น ๒ ได ซึ่งชั้นน้ีเปนชั้นสําหรับพํานักของพระอุปฏฐากของสมเด็จพระสังฆราช
โดยมีอยู ๒ หอง และชั้น ๓ ซึ่งเปนชั้นบนสุดใชเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช โดยมีลักษณะเปน
หองโถงโลงและกั้นฝาไมมีประตูเขาออกทางดานทิศเหนือของตําหนักสําหรับเปนหองบรรทม มีบันไดไม
สําหรับขึ้นลงอยูดานนอกสําหรับเปนทางเสด็จลงไปยังตําหนักใหญตอไป

                                                                                             

๑๖ ประวัติวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม (กรุงเทพฯ: กรมแผนที่ทหาร, ๒๕๔๕), หนา ๒๓.
๑๗ เร่ืองพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว (กรุงเทพฯ: ชมรมดํารงวิทยาในอุปถัมภหมอมเจาพูนพิศมัย

ดิศกุล, ๒๕๒๗), หนา ๕๘.



๘๐

ข. ตําหนักใหญ ตั้งอยูทางทิศตะวันตกของตําหนัก มีลักษณะเปนอาคารโถงกออิฐถือปูน
สูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๕ หอง ยาว ๗ หอง โดยชั้นลางเปนโถงโลงใชเปนที่พักคอยสําหรับขาราชบริพาร
ตางๆ ที่เสด็จติดตาม มีทางเขา ๒ ทางคือประตูทางทิศตะวันออก และประตูทางทิศเหนือซ่ึงอยูใตบันได
ทางขึ้น สวนชั้นบนซึ่งเปนหอประชุมสงฆสําหรับรับแขกของสมเด็จพระสังฆราชนั้น มีบันไดกออิฐถือปูน
สูงสําหรับใชเปนทางเขาออกหลักของตําหนักอยูทางทิศเหนือ ภายในจะมีหองเปนทางเดินยาวขวางอยู
กอนที่จะเขาไปยังหอประชุมสงฆที่เปนหองโถงโลง มีฝาผนังไมกั้นเปนหองอยูทางดาน หลังของตําหนัก 
โดยดานบนของฝาไมนี้เดิมจะมีภาพเขียนสีน้ํามันบนผืนผาใบขนาดใหญ เปนรูปพระเจดียจุฬามณี ซึ่ง
เปนที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ สวนหนึ่งของพระพุทธเจา ณ สวรรคชั้นดาวดึงษ ประดับอยู แต
ปจจุบันไดสูญหายไปแลวและทางวัดกําลังจัดทําขึ้นมาใหม และดานหนาของตําหนักจะมีระเบียงโลงอยู*
สวนทางดานหลังก็มีระเบียงเปนทางเชื่อมกับตําหนักสูงดวย สวนบันไดภายในตําหนักและหองน้ํานั้น
มาสรางตอเติมในภายหลัง

๔.๒)  รูปทรงอาคาร
เปนอาคารแบบเลียนอยางตะวันตก โดยตําหนักสูงมีหลังคาซอนเดียว ๒ ตับ โดยตับที่ ๑ เปน

หลังคาปนหยา มีบัวปูนปนปดเชิงชาย และตับที่ ๒ เปนหลังคากันสาดมีค้ํายันไมรับทุกแนวเสา สวน
ตําหนักใหญมีหลังคาซอนเดียว ๓ ตับ โดยตับที่ ๑ เปนหลังคาปนหยา มีคอสองเปนกออิฐถือปูน ตอกับ
ตับที่ ๒ ที่เปนหลังคากันสาด และตับที่ ๓ เปนหลังคาคลุมเฉพาะระเบียงทางเดินดานทิศเหนือของ
ตําหนัก สวนหลังคาคลุมระเบียงทางทิศตะวันตกและบันไดทางขึ้นน้ันสรางเพิ่มเติมขึ้นใหมในชวงหลัง

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนเรียบแบงระหวางชั้นอาคารดวยบัวปูนปนรอบอาคาร บริเวณแนว
เสาปนปูนยกเปนเสาเก็จทุกแนว ประตูหนาตางแตเดิมเปนบานไมลูกฟกเกล็ดระบายอากาศเหมือนกัน
ทุกบาน แตไดมาเปลี่ยนเปนบานลูกฟกกระจกเมื่อสมัยบูรณะตําหนักครั้งหลังสุด

ฐานอาคารตัวตําหนักใหญฐานปทม ยกสูงประมาณ ๑.๐๐ เมตร เดิมมีชองระบายอากาศปจจุบัน
กอปดทึบ สวนตําหนักสูงจะเปนฐานเขียง ยกสูงประมาณ ๐.๓๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนชั้นบนปูดวยไมบนตง

และคานไม โครงสรางหลังคาใชระบบขื่อและจันทัน มุงหลังคาดวยกระเบื้องวาวดินเผาปลายแหลม

                                                                                             

* แตเดิมมีผนังไมกั้นใชเปนหองน้ํา แลวมารื้อออกเปนระเบียงโลงในการบูรณะครั้งหลัง



๘๑

แผนผังที่ ๓-๘  :  ผังบริเวณ  วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
ที่มา :  สมคิด จิระทัศนกุล. “พระอุโบสถและพระวิหารในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว,”

(วิทยานิพนธปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร, ๒๕๓๓), หนา ๗๕.

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระวิหารหลวง ๕. หอไตร
๒. พระเจดีย ๖. หมูกุฏิคณะบน
๓. พระปรางคเขมร ๗. หมูกุฏิคณะกลาง
๔. ปราสาทพระจอม ๘. หมูกุฏิคณะลาง

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา)

๑
๓๔

๕

๖

๗

๘๒



๘๒



๘๓



๘๔



๘๕



๘๖



๘๗



๘๘

ภาพที่ ๓-๒๗  :  สภาพเดิมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) กอนทําการบูรณะ
     จะเห็นไดวาบริเวณระเบียงดานหนานั้นเดิมกั้นผนังไมเปนหองสรง

ภาพที่ ๓-๒๘  :  ดานหนาของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) ในปจจุบัน



๘๙

ภาพที่ ๓-๒๙  :
ดานขางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)

ภาพที่ ๓-๓๐  :
ตําหนักสูงดานหลังของตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราช (สา) ใชเปนที่ประทับบรรทมของ
สมเด็จพระสังฆราช



๙๐

ภาพที่ ๓-๓๑  :  สภาพภายในตําหนักสูงที่ใชประทับบรรทมของสมเด็จพระสังฆราช

ภาพที่ ๓-๓๒  :  สภาพภายในหองประชุมสงฆที่ใชสําหรับเสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราช



๙๑

๓.๓.๕  ตําหนักจันทร  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส

๒) ประวัติการสราง
ตําหนักจันทรสรางขึ้นในป พ.ศ. ๒๔๔๘ โดยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวทรง   

พระราชทานทรัพยของสมเด็จพระเจาลูกเธอ เจาฟาจันทราสรัทวาร กรมขุนพิจิตรเจษฎจันทร ซึ่งกอน  
สิ้นพระชนมไดกราบบังคมทูลถวายเพื่อใชในการกุศล มาเปนทุนในการสรางตําหนักถวายเปนที่ประทับ
ของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ซึ่งมีลักษณะเปนกุฏิตึก ๒ ชั้น มีขนาดรวม
ระเบียงกวาง ๕ วา ๒ ศอก และยาว ๔ วา ๒ ศอก ตั้งอยูทางดานเหนือของตําหนักเดิม พรอมทั้งไดสราง
ตําหนักซายซึ่งมีลักษณะเปนกุฏิตึก ๒ ชั้นเชนกัน มีขนาดกวาง ๓ วา ยาว ๗ วา ๒ ศอก ตั้งอยูทางทิศ
ตะวันตกของตําหนักเดิมดวย๑๘

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักจันทร ตั้งอยูภายในเขตคณะตําหนักดานทิศเหนือของตําหนักเดิม ภายในเขตคณะ

ตําหนักประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ที่สรางเพ่ิมเติมขึ้นใหมในสมัยสมเด็จพระมหาสมณเจา 
กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงครองวัด ไดแก

- ตําหนักจันทร
- ตําหนักเพชร เปนทองพระโรงของสมเด็จพระมหาสมณเจาฯ ตั้งอยูทางดานทิศตะวันตกของ

ตําหนักจันทร
- ตําหนักซาย เปนกุฏิตึกสูง ๒ ชั้น โดยชั้นบนเดิมเปนที่ทรงงานของสมเด็จพระมหาสมณเจาฯ 

สวนชั้นลางใชเปนที่อยูของพระสงฆในคณะ
และเสนาสนะอื่นๆ ที่มีอยูแลวแตเดิมอันประกอบดวย พระปนหยา ตําหนักเดิม ตําหนักทรงพรต 

หอสหจร และพลับพลาพระศรีสุริเยนทราฯ

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนตําหนักกออิฐถือปูนสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๓ หอง ยาว ๓ หอง ชั้นลางเปนกุฏิพํานักของพระ

อุปฏฐาก กั้นผนังดานตะวันออกเปนหองนอน สวนหองดานตะวันตกใชเปนโถงรับรอง และกั้นผนัง   
ดานหลังเปนสวนบริการ(กั้นตอเติมในภายหลัง) ดานขางตําหนักทางทิศตะวันออกมีบันไดกออิฐปูพ้ืนหิน
ออนสําหรับเปนทางขึ้นสูชั้นบนได ซึ่งชั้นน้ีจะเปนชั้นประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยา      
วชิรญาณวโรรส ภายในแบงเปน ๒ สวน ไดแก หองบรรทมอยูทางดานทิศเหนือ และโถงรับแขกสวน  
พระองคในสวนดานทิศใต พรอมทั้งทําทางเดิมเชื่อมตอกับตําหนักเดิมดวย
                                                                                             

๑๘ สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร, หนา ๑๒๐-๑๒๓.



๙๒

การใชงานตําหนักตางๆ ในสมัยสมเด็จฯ ทรงมีพระชนมชีพอยูนั้น จะเห็นไดวาทรงใชตําหนัก
จันทรเปนตําหนักที่ประทับ โดยมีตําหนักเดิมเปนหองพระที่สามารถทําสังฆกรรมได* และใชตําหนักซาย
เปนหองทรงงาน สวนตําหนักเพชรนั้นไดใชเปนทองพระโรงสําหรับรับแขกสําคัญ และประชุมคณะสงฆ
ดวย

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารสูง ๒ ชั้นแบบอิทธิพลตะวันตก โดยมีหลังคาแบบปนหยาคลุมทั้งตําหนัก มีค้ํายันไมคู

รับชายคาอยูเปนชวงๆ ตามแนวเสา เชิงชายเปนไมฉลุแบบขนมปงขิงอยูโดยรอบ
ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนเซาะรองทางนอน มีบัวปูนปนคาดแบงชั้นวิ่งรอบอาคาร บริเวณแนว

เสายกเก็จออกมาและปนบัวหัวเสาพรอมทั้งเซาะรองเปนแนวทางตั้งที่ตัวเสาดวย ซุมประตูหนาตางปน
ปูนเปนกรอบรอบรูปทรงเรขาคณิต โดยเนนซุมหนาตางดานตรงกลางอาคารปนเปนรูปพระเกี้ยวมีรัศมี
อยูเหนือซุมทั้ง ๓ ดาน และหนาตางชั้นบนจะปนปูนเปนลูกกรงอยูดานลาง บานประตูหนาตางเปนบาน
ไมลูกฟกเกล็ดระบายอากาศ และมีชองลมไมฉลุอยูเหนือประตูหนาตางทุกบานดวย

ฐานอาคารเปนฐานปทม มีบัวบนและบัวลาง เจาะชองระบายอากาศในสวนทองไมทุกชวงเสา ยก
สูงจากพื้นประมาณ ๑.๐๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนชั้นบนปูดวยไมบนตง

และคานไม โครงสรางหลังคาใชระบบขื่อและจันทัน มุงกระเบื้องกาบูปนปูนทับแนวลอนกระเบื้อง

                                                                                             

* ในสมัยรัชกาลที่ ๕ ทรงโปรดเกลาฯถวายที่ภายในตําหนักเดิมใหเปนเขตวิสุงคามสีมา เพ่ือใหสมเด็จพระมหา
สมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณสามารถสังฆกรรมแทนพระอุโบสถได



๙๓

แผนผังที่ ๓-๑๒  :  ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักจันทร)

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะแดงบวร
๒. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะขาบเขียวบวร
๓. วิหารพระศาสดา ๙. หมูกุฏิคณะสูง
๔. ศาลาการเปรียญ ๑๐. หมูกุฏิคณะบรรจบ
๕. หอพระไตรปฎก ๑๑.หมูกุฏิคณะรังษี
๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก ๑๒.หมูกุฏิคณะกุฏิ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักจันทร
แมน้ํา ลําคลอง

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๘

๙ ๑๐

๒

๑๑

๑๒



๙๔



๙๕



๙๖

ภาพที่ ๓-๓๓  :  ตําหนักจันทรบริเวณบันไดทางขึ้นไปยังชั้น ๒ ของตําหนัก ซึ่งเปน
            หองบรรทมของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส

ภาพที่ ๓-๓๔  :  ดานหนาตําหนักจันทรเปนลานตนจันทรที่เชื่อมตอกับตําหนักเพชร และพระปนหยา



๙๗

๓.๓.๖  ตําหนักเพชร  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนทองพระโรงของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส

๒) ประวัติการสราง
บริเวณที่ตั้งของตําหนักเพชรในปจจุบันน้ี เดิมเคยเปนที่ตั้งของโรงพิมพหลังหนึ่ง ซึ่ง    

พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวครั้งดํารงตําแหนงเปนเจาอาวาสวัดบวรนิเวศวิหารน้ีอยู ไดทรง
สรางขึ้นพรอมกบัตําหนักตึก โดยมีลักษณะเปนตึกพื้น ๒ ชั้น ขนาด ๕ หอง ไมมีพาไล แตมีเฉลียงหนา  
ชั้นลางใชตีพิมพ สวนชั้นบนใชเก็บของ๑๙ จนกระทั่งถึงในป พ.ศ.๒๔๕๓ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลา
เจาอยูหัว ไดทรงพระราชทานทรัพยสวนพระองคถวายเพื่อใชสรางตําหนักเพชรขึ้น โดยไดรื้อโรงพิมพ
เดิมออกแลวสรางตําหนักลงในบริเวณเดิม เพ่ือใชเปนทองพระโรงของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระ
ยาวชิรญาณวโรรส ดังมีขอความปรากฏอยูในประกาศทรงพระราชอุทิศตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร 
ตอนหนึ่งความวา

“พระตําหนักจันทร ในวัดบวรนิเวศวิหาร ซึ่งสมเด็จพระเจาบรม
วงษเธอ กรมพระยาวชิรญาณวโรรสเสด็จประทับอยูนั้น เปนที่คับแคบ เวลา
มีการงานอันใดก็ไมเปนความสะดวก เพราะไมมีทองพระโรง เปนที่เสด็จ
ออกทรงรับแขกแลทํากิจการทั้งปวง จึงมีพระบรมราชโองการ ดํารัสสั่งกรม
พระคลังขางที่ ใหสรางตําหนักขึ้นใหมหลังหนึ่งเปนทองพระโรง กวาง ๔ วา 
๑ คืบ ๒ นิ้ว ยาว ๑๐ วา ๒ ศอก พ้ืนสูงจากดิน ๒ ศอก ๑ คืบ สูงจากพื้นถึง
ขื่อ ๓ วา ๒ ศอก ๑๐ นิ้ว มีมุขดานหนาแลอัฒจันท กวาง ๑ วา ๒ ศอก ยาว 
๒ วา ๑ ศอก ๑๐ นิ้ว มีเฉลียงดานหนากวาง ๑ วา ๑ คืบ ๘ นิ้ว ยาวตลอด
ดานยาวของพระตําหนัก มีทางเดินเชื่อมตอกันกับพระตําหนักจันทร     
พระราชทานนามวา พระตําหนักเพ็ชร” ๒๐

ตําหนักเพชรนี้ไดใชเปนทองพระโรงสําหรับเสด็จออกรับแขกและอาคันตุกะตางๆ มาตลอด   
รวมทั้งยังใชเปนสถานที่ประชุมของมหาเถรสมาคมมาจนกระทั่งถึงในปจจุบันอีกดวย

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักเพชรตั้งอยูภายในเขตคณะตําหนัก ขางตําหนักจันทรทางทิศตะวันตก หันหนาตําหนัก

เขาสูลานกลางของคณะ

                                                                                             

๑๙ สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร, หนา ๒๘-๒๙.
๒๐ ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร สมัยสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ทรงครองวัด, (ม.ป.ท. :

ม.ป.พ., ๒๕๐๓),  หนา ๑๔๓.



๙๘

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนตําหนักโถงกออิฐฉาบปูนชั้นเดียว ยกใตถุนสูง ขนาดกวาง ๓ หอง ยาว ๗ หอง มีระเบียง

หนายาวตลอดดานขางตําหนักทางทิศตะวันออกเชื่อมตอไปจนถึงตําหนักจันทร โดยมีหลังคาคลุมตลอด 
มีบันไดทางขึ้นอยู ๒ ทาง คือดานหนาตําหนักสวนยื่นออกเปนมุขทางเขา และบันไดตรงทางเชื่อม
ระหวางตําหนักจันทรอีกหนึ่งบันได ภายในตําหนักเปนหองโถงโลง ไมมีเสาภายใน สําหรับใชเปนหอง
ประชุม และกั้นฝาไมมีประตูเขาออกบริเวณดานทายตําหนักสําหรับเปนหองเตรียมงานและเก็บ       
สังฆภัณฑตางๆ ของตําหนักดวย

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารแบบอิทธิพลตะวันตก โดยมีหลังคาแบบปนหยาคลุมทั้งตําหนัก สวนมุขทางเขาเปน

หลังคาจั่วเปด หนาบันกออิฐฉาบปูนประดับปูนปนกานขดลายดอกพุดตานลอมรอบพระมงกุฎ อันเปน
ตราประจําพระองครัชกาลที่ ๖ ตามสันหลังคามีบราลีปูนปนประดับอยูโดยตลอด ชายคามีค้ํายันไมฉลุคู
รองรับอยูตามเสาทุกตน

ตัวเรือนเปนฉาบปูนทาสีเรียบ และปนปูนเปนเสาเก็จทุกตนเสา มีบัวหัวเสารัดรอบอาคาร เหนือ
บัวเปนคอสองเจาะชองแสงลูกฟกกระจก ซุมประตูหนาตางปนปูนเปนรูปทรงโคงประทุน ประดับลายดอก
พุดตาน สวนบานประตูและหนาตางเปนบานไมลูกฟกบานกระทุงเกล็ดระบายอากาศ มีชองแสงลูกฟก
กระจกอยูเหนือประตูหนาตางทุกบาน ระเบียงหนาตําหนักมีเสายอมุมประดับบัวหัวเสารองรับตลอด  
ตามยาว และระหวางเสามีแผงปูนปนกานขดลายดอกพุดตานเจาะโปรงประดับอยูตลอดทุกชวงเสาดวย

ฐานอาคารเปนฐานปทม มีบัวบนและบัวลาง เจาะชองระบายอากาศในสวนทองไมทุกชวงเสา ยก
สูงจากพื้นประมาณ ๑.๐๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง และใชอิฐฉาบปูนสําหรับ

กอผนัง พ้ืนปูกระเบื้องแกรนิตสลับลายวางทแยง หลังคาใชโครงสรางเปนคอนกรีตเสริมเหล็กชวงกวาง
ซึ่งเปนโครงสรางที่นิยมใชกันในสมัยรัชกาลที่ ๖ หลังคามุงกระเบื้องดินเผาหางมนทั้งหมด



๙๙

แผนผังที่ ๓-๑๕  :  ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักเพชร)

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะแดงบวร
๒. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะขาบเขียวบวร
๓. วิหารพระศาสดา ๙. หมูกุฏิคณะสูง
๔. ศาลาการเปรียญ ๑๐. หมูกุฏิคณะบรรจบ
๕. หอพระไตรปฎก ๑๑.หมูกุฏิคณะรังษี
๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก ๑๒.หมูกุฏิคณะกุฏิ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักเพชร
แมน้ํา ลําคลอง

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๘

๙ ๑๐

๒

๑๑

๑๒



๑๐๐



๑๐๑

ภาพที่ ๓-๓๕  :  รูปดานหนาตําหนักเพชร สวนที่หันเขาสูลานตนจันทร

ภาพที่ ๓-๓๖  :  รูปดานหลัง ตําหนักเพชร



๑๐๒

๓.๓.๗  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  :  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน และสมเด็จพระอริยวงศาคต-

ญาณ (วาสน วาสโน)

๒) ประวัติการสราง
       พระที่นั่งสีตลาภิรมยนี้เดิมพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงโปรดใหสรางเปนพระที่นั่ง
เย็นในพระราชวังชั้นใน มีลักษณะเปนตึกจีนสูง ๓ ชั้น ตั้งอยูในบริเวณตําหนักสมเด็จพระเทพศิรินทรา
บรมราชินีใกลประตูสนามราชกิจ ตอมาในสมัยรัชกาลที่ ๕ ไดทรงโปรดฯ ใหสรางหมูพระที่นั่งจักรีมหา
ปราสาทขึ้นในบริเวณที่ตั้งของตําหนักนี้ จึงจําเปนตองรื้อพระที่นั่งองคนี้ลง ประกอบกับไดมีการสถาปนา
วัดราชบพิธขึ้นในเวลาเดียวกัน จึงไดทรงมีพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหรื้อมาสรางไว ณ วัดราชบพิธ เพ่ือใช
เปนที่พํานักของเจาอาวาสรูปแรกของวัด๒๑

ตอมาในสมัยสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน ทรงครองวัดราชบพิธ ก็ไดใชพระที่
นั่งสีตลาภิรมยนี้เปนที่ประทับจนตลอดพระชนมายุ โดยพระองคทรงประทับอยูบนชั้น ๓ ของพระที่นั่ง
และใชชั้น ๒ เปนที่ทรงงาน สวนเวลาเสด็จออกรับแขกสําคัญก็ทรงใชตําหนักอรุณซึ่งตั้งอยูหนาพระที่นั่ง
เปนทองพระโรง และเม่ือถึงสมัยสมเด็จพระสังฆราช (วาสน วาสโน) ทรงครองวัดตอมา ก็ยังคงใชพระที่
นั่งองคนี้ประทบัเชนกัน แตจะทรงประทับที่ชั้น ๒ แทน และปรับปรุงบริเวณชั้น ๓ ใหเปนที่เก็บสมบัติ
สวนพระองคของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒนดวย

และในระหวางป พ.ศ. ๒๕๑๔-๒๕๑๕ พระที่นั่งสีตลาภิรมยนี้ไดชํารุดทรุดโทรมลงมาก ทางวัดจึง
ไดมีการบูรณะซอมแซมครั้งใหญ โดยรื้อหลังคาออกทําใหมทั้งหมด และทําหองเพ่ิมอีก ๒ หองที่เฉลียง
ดานบนของพระที่นั่ง หนาตางของตัวอาคารชั้นบนรวมทั้งหองที่สรางเพ่ิมใหมและหอพระของเดิมน้ันเปน
ลวดลายแกะสลักแบบจีนและถูกทาสีทับไวหมด ดังนั้นในการซอมแซมครั้งนี้จึงไดขูดสีออกและลงรักปด
ทองลวดลายดังกลาวดวย บริเวณตัวอาคารภายนอกทั้งชั้นบน ชั้นกลาง ไดทาสีใหมทั้งหมด สวนศาลา
ขางพระที่นั่งทั้ง ๒ หลังนั้น โปรดใหนายประเวศ ลิมปรังษี กองสถาปตยกรรม กรมศิลปากร ดําเนินการ
ออกแบบกอสรางขึ้นระหวางป พ.ศ. ๒๕๑๗-๒๕๑๘ เพ่ือใชเปนศาลาสําหรับรับรองแขกที่มาเขาเฝา
สมเด็จพระสังฆราชดวย๒๒   

ปจจุบันพระที่นั่งสีตลาภิรมยใชเปนที่พํานักของสมเด็จพระพุทธปาพจนบดี (ทองเจือ จินฺตากโร) 
เจาอาวาสวัดราชบพิธองคปจจุบัน สวนศาลารับรองแขกนั้นถูกใชเปนที่เก็บพระพุทธรูปแทนทั้งสองหลัง

                                                                                             

๒๑ ม.ร.ว.แนงนอย ศักดิ์ศรี และคณะ, พระราชวังและวังในกรุงเทพฯ, หนา ๙๗.
๒๒ ประวัติวัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม (กรุงเทพฯ: อมรินทร พริ้นต้ิง กรุพ, ๒๕๓๑), หนา ๑๒๓-๑๒๖.



๑๐๓

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
พระที่นั่งสีตลาภิรมย ตั้งอยูภายในเขตคณะกลาง ซึ่งอยูทางทิศใตของเขตพุทธาวาส บริเวณ

ดานหลังตําหนักอรุณ ภายในเขตคณะกลางจะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ไดแก กุฏิสงฆ
จํานวน ๖ หลัง เปนกุฏิ ๒ หอง ๒ ชั้น ๔ หลัง และกุฏิ ๓ หอง ๒ ชั้น อีก ๒ หลัง

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารกออิฐถือปูนสูง ๔ ชั้น ขนาดกวาง ๒ หอง ยาว ๕ หอง โดยชั้นลางสุดใชเปนหองเก็บ

ของ หองพักศิษยวัดและหองน้ํา สวนชั้นที่ ๒ เปนชั้นประทับของสมเด็จพระสังฆราช (วาสน วาสโน) จะมี
บันไดทางขึ้นอยูดานหนาพระที่นั่งเชื่อมตอกับตําหนักอรุณได ภายในกั้นหองดานตะวันออกดวยฝาไม
เปนหองบรรทม และกั้นผนังกออิฐถือปูนทางดานตะวันตกเปนหองครัว สวนหองกลางเปนโถงมีบันไดขึ้น
ไปยังชั้นที่ ๓ อันเปนชั้นประทับของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒนได ซึ่งชั้นน้ีจะ      
แบงเปนหองบรรทมอยูทั้งสองขางของพระที่นั่ง โดยสันนิษฐานวาสมเด็จพระสังฆราชเจานาจะใชหอง
ดานตะวันออกเปนหองบรรทม และใชหองดานตะวันตกเปนหองทรงพระสําราญ สวนหองกลางนั้นเปน
หองโถงโลงขนาดใหญมีทางเดินเชื่อมกับชั้นที่ ๓ ของตําหนักอรุณอันเปนหอประชุมสงฆได  และชั้นที่ ๔ 
จะมีลักษณะเปนหอคอยขนาด ๒ หอง อยูดานหนาพระที่นั่ง ใชเปนหองพระมีบันไดขึ้นจากชั้นที่ ๓ ได

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนพระที่นั่งแบบอิทธิพลจีน โดยมีหลังคาอยู ๔ สวน ไดแก สวนหองบรรทมทั้งสองขางเปน  

หลังคาจั่วซอนเดียว ตับเดียว  สวนหองโถงกลางเปนหลังคาปนหยา ซอนเดียว ๒ ตับ และสวนหองพระ
เปนหลังคาจั่วซอนเดียว ๒ ตับ หนาบันเปนกออิฐถือปูนเขียนสีรูปดอกบัว และประดับตามมุมหลังคาดวย
ปูนปนลายกานขดกระบวนจีน

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบ เจาะชองเปดโดยรอบ บานประตูหนาตางเฉพาะชั้นบน
เปนบานไมแกะสลักปดทองลวดลายจีน สวนบานดานลางเปนบานกรอบไมลูกฟกกระจกทั้งหมด

ฐานอาคารไมไดกอแยกจากตัวเรือน แตมีลักษณะเปนผนังที่กอตอจากตัวอาคารลงมาจดพื้นดิน

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนภายในของชั้นที่ ๒ ปู

ดวยไมบนตงและคานไม สวนพ้ืนชั้นที่ ๓ และ ๔ เปนไมวางบนพื้น ค.ส.ล. โครงสรางหลังคาใชระบบขื่อ
และจันทัน เปนไมทั้งหมด และมุงหลังคาดวยกระเบื้องดินเผา ปนปูนทับแนวแบบหลังคาจีน



๑๐๔

แผนผังที่ ๓-๑๗  :  ผังบริเวณ  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม (แสดงพระที่นั่งสีตลาภิรมย)

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๕. หมูกุฏิคณะใน
๒. พระเจดีย ๖. หมูกุฏิคณะกลาง
๓. พระวิหาร ๗. หมูกุฏิคณะนอก
๔. สุสานหลวง

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
พระที่นั่งสีตลาภิรมย
แมน้ํา ลําคลอง
เขตอุปจารของวัด

๑

๓

๔

๕ ๖ ๗

๒



๑๐๕



๑๐๖



๑๐๗



๑๐๘

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๒  :  รูปดานหนา  พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
(ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๓  :  รูปดานขาง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
(ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)



๑๐๙

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๔  :  รูปดานหลัง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
(ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๕  :  รูปดานขาง  พระท่ีนั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
(ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)



๑๑๐

ภาพที่ ๓-๓๗  :  สภาพของพระที่นั่งสีตลาภิรมยขณะรื้อตําหนักอรุณ
     จะเห็นไดวาหองบรรทมที่อยูทั้ง ๒ ขางของชั้นที่ ๓
     นั้นยังไมไดรับการสราง เปนเพียงระเบียงโลงเทานั้น

ภาพที่ ๓-๓๘  :  สภาพของพระที่นั่งสีตลาภิรมยในปจจุบัน



๑๑๑

ภาพที่ ๓-๓๙  :  ดานหลังของพระที่นั่งสีตลาภิรมย ติดกับคลองหลังวัด

ภาพที่ ๓-๔๐  :  สภาพภายในบริเวณชั้น ๒ ของพระที่นั่งสีตลาภิรมย



๑๑๒

๓.๓.๘  ตําหนักอรุณ  :  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

๑) ความสําคัญ
เปนหอประชุมสงฆของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน และสมเด็จพระอริยวง-

ศาคตญาณ (วาสน วาสโน)

๒) ประวัติการสราง
ตําหนักอรุณนี้พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ ใหสรางขึ้น

เม่ือป พ.ศ. ๒๔๑๓ พรอมกับการสรางวัด เพ่ือใชเปนที่ประทับของพระวรวงศเธอ พระองคเจาอรุณนิภา
คุณากร เจาอาวาสองคแรกของวัดราชบพิธ ดังปรากฏหลักฐานจากพระนิพนธของสมเด็จพระสงัฆราช
เจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน ตอนหนึ่งมีความวา

     “ พระบาทสมเด็จพระรามาธิบดี ศรีสินทรมหาจุฬาลงกรณ พระ
จุลจอมเกลาเจาอยูหัว มีพระราชศรัทธาโปรดฯ ใหสถาปนาวัดราชบพิธ เม่ือ
ปมะเส็งพุทธศักราช ๒๔๑๒ เปนปที่ ๒ แหงรัชกาลนั้น พระราชทานวิสุง
คาม และผูกเปนมหาพัทธสีมาแลว โปรดฯ ใหกอสรางตําหนักอรุณน้ี เพ่ือ
เปนที่ประทับแหงพระวรวงศเธอพระองคเจาพระอรุณนิภาคุณากร ที่สมเด็จ
พระพุฒาจารย ผูเปนเสด็จพระอาจารยของขาพเจา ซึ่งโปรดฯ ใหเสด็จมา
แตวัดโสมนัสวิหาร ประทับเปนประธานสงฆในวัดราชบพิธน้ี ฯ กําหนดลง
มือกอนสรางเม่ือวันที่ ๒๑ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๔๑๓ ตรงวันเสาร แรม ๗ ค่ํา 
เดือน ๖ ปมะเมีย จุลศักราช ๑๒๓๒ ฯ ๔๐ วัน แลวเสร็จฯ” ๒๓

และในป พ.ศ. ๒๔๖๗ เม่ือสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒนไดครองวัดตอมา ทรง
เห็นวาตําหนักอรุณน้ันทรุดโทรมลงไปมาก จึงขอพระบรมราชานุญาตทําการซอมแซมโดยใชทุนของวัด
และของพระองคเอง ซึ่งการบูรณะในคราวนี้ไดทําการรื้ออาคารลงทั้งหมดแลวกอฐานรากและคานใหเปน
คอนกรีตแทนคลองรากเดิม พรอมทั้งหันหนาตําหนักจากเดิมที่หันเขาหาพระที่นั่งสีตลาภิรมย เปนหัน
ออกไปทางทิศเหนือเขาสูพระวิหารแทนดังในปจจุบัน พรอมทั้งสรางสะพานเชื่อมระหวางตําหนักอรุณ
และพระที่นั่งสีตลาภิรมยขึ้นในคราวนี้ดวย๒๔

ตําหนักอรุณจึงไดใชเปนที่เสด็จออกรับแขกของทั้งสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวร-    
สิริวัฒน และสมเด็จพระสังฆราช (วาสน วาสโน) ที่ทรงครองวัดในเวลาตอมา และในสมัยนี้เองสมเด็จ 
พระสังฆราช (วาสน) ก็ทรงใหแกไขชั้นบนของตําหนักอรุณเพื่อใชเปนพิพิธภัณฑสําหรับเก็บโบราณวัตถุ
ของวัด และสมบัติสวนพระองคของสมเด็จพระสังฆราชเจาฯ ดวย

                                                                                             

๒๓ วาทแหงวาสน และประวัติตําหนักอรุณ (พระนคร: โรงพิมพมหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๒๘), หนา ๑๙.
๒๔ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๒๕ - ๒๘.



๑๑๓

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักอรุณตั้งอยูภายในเขตคณะกลาง ดานหลังพระวิหารทางทิศใตของวัดราชบพิธ โดยภาย

ในคณะจะประกอบไปดวย พระที่นั่งสีตลาภิรมยอยูทางดานหลัง และกุฏิสงฆวางขนาบอยูทั้งสองขาง
จํานวนขางละ ๓ หลัง

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารกออิฐถือปูนสูง ๓ ชั้น ขนาดกวาง ๔ หอง ยาว ๗ หอง ชั้นลางเปนหองโถงโลงเดิมใช

เปนที่เก็บของและที่พักของศิษยวัด (ปจจุบันใชเปนกุฏิพระสงฆ) มีทางเขาอยูดานหนาใตบันไดทางขึ้น
ชั้น ๒ ซึ่งเปนชั้นที่ใชสําหรับเสด็จออกรับแขกและเปนหองเรียนพระปริยัติธรรมในสมัยของสมเด็จ     
พระสังฆราช (วาสน) โดยภายในเปนหองโถงโลง มีเสารวมในอยูทั้งสองขาง (ภายหลังมากั้นฝาไมเปน
กุฏิสงฆอยูทางหองดานทิศตะวันออก) ดานหนาทางเขามีระเบียงปูพ้ืนหินออนตอกับบันไดทางขึ้น สวน
ดานหลังมีบันไดเปนสองตอนตอเชื่อมกับพระที่นั่งสีตลาภิรมยที่ชั้น ๒ อันเปนชั้นประทับของสมเด็จ    
พระสังฆราช (วาสน)ได และที่มุมตําหนักทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือจะมีบนัไดสําหรับขึ้นสูชั้นที่ ๓ ได 
ซึ่งชั้นนี้เดิมใชเปนที่เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน กอนจะมา    
จัดเปนพิพิธภัณฑดังในปจจุบัน โดยภายในจะเปนหองโถงโลง กั้นฝาบริเวณพื้นที่เสารวมนอกดานหนา
ใชเปนทางเดิน กอนที่จะเขาไปสูโถงรับแขกดานในที่เปนหองโถงยกฝาเพดานสูง และกั้นหองสวนหนึ่ง
สําหรับใชเก็บสังฆภัณฑตางๆ ดานหลังมีทางเดินเชื่อมตอกับพระที่นั่งสีตลาภิรมยไดเชนกัน โดยจะตรง
กับชั้นที่ ๓ อันเปนชั้นประทับของสมเด็จพระสังฆราชเจาฯ

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนตําหนักโถงรูปแบบเลียนอยางตะวันตก โดยมีหลังคาจั่วซอนเดียว ๒ ตับ หนาบันกออิฐถือ

ปูนเรียบ มีปนลมปูนปนลวดลายหอยจับหลัก ยื่นชายคารอบอาคารโดยมีค้ํายันเปนปูนปนบรรจุลาย   
ดอกไมรับอยูทุกชวงแนวเสา

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนเรียบ ยกเก็จเปนแนวเสาทั้งสี่ดาน ปนปูนรูปบัวหงายเปนเสนแบง
ระหวางชั้นรอบอาคาร สวนผนังดานหนาตําหนักที่ชั้น ๓ ยังเห็นแนวเสาเปนเสากลมมีบัวหัวเสาและราว
กันตกปรากฏอยู เน่ืองจากเดิมพ้ืนที่นี้เปนระเบียงโลงมากอน แลวจึงมากอกําแพงกั้นเปนผนังในการซอม
แซมครั้งหลังนี้เอง บริเวณหนาตางชั้น ๒ มีกันสาด ค.ส.ล. ยื่นสําหรับกันฝนสาดอยูทุกชอง สวนประตู
หนาตางทั้งหมดเปนบานไมลูกฟกเกล็ดระบายอากาศ

ฐานอาคารเปนฐานบัวคว่ําสูง ๑๕ เซนติเมตร รอบอาคาร
 ๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคานมีวัสดุเปนคอนกรีตเสริมเหล็ก ผนังกออิฐฉาบปูนปดผิวแตจะเห็น

ไดวายังมีความหนาเหมือนกับโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนักอยู สันนิษฐานวาคงเนื่องจากพยายามรักษา
ใหมีสภาพเหมือนเม่ือแรกสรางใหมากที่สุด สวนพ้ืนชั้นบนปูดวยไมบนตงและคานไม โครงสรางหลังคาใช
ระบบขื่อและจันทัน มุงหลังคาดวยกระเบื้องดินเผาเคลือบสี



๑๑๔

แผนผังที่ ๓-๒๑  :  ผังบริเวณ  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม (แสดงตําหนักอรุณ)

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๕. หมูกุฏิคณะใน
๒. พระเจดีย ๖. หมูกุฏิคณะกลาง
๓. พระวิหาร ๗. หมูกุฏิคณะนอก
๔. สุสานหลวง

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักอรุณ
แมน้ํา ลําคลอง
เขตอปจารของวัด

๑

๓

๔

๕ ๖ ๗

๒



๑๑๕



๑๑๖



๑๑๗



๑๑๘

ภาพที่ ๓-๔๑  :
สภาพตําหนักอรุณหลังการบูรณะในสมัย
สมเด็จพระสังฆราชเจาชินวรสิริวัฒน

ภาพที่ ๓-๔๒  :
รูปดานหนาของตําหนักอรุณในปจจุบัน



๑๑๙

ภาพที่ ๓-๔๔  :  รูปดานขางของตําหนักอรุณภาพที่ ๓-๔๓  :  บริเวณบันไดทางเขาดานหนาของตําหนักอรุณ



๑๒๐

ภาพที่ ๓-๔๕  :  สภาพภายในสวนชั้น ๓ ของตําหนักอรุณ ซึ่งแตเดิมใชเปนหองประชุมสงฆสําหรับ
         เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราชเจาชินวรสิริวัฒน

ภาพที่ ๓-๔๖  :  สภาพภายในสวนชั้น ๒ ของตําหนักอรุณ ซึ่งแตเดิมใชเปนหองประชุมสงฆสําหรับ
         เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราช (วาสน)



๑๒๑

๓.๓.๙  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ)  :  วัดสุทัศนเทพวราราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (แพ ติสฺสเทว)

๒) ประวัติการสราง
        ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชหลังนี้เดิมเปนกุฏิที่พํานักของพระราชาคณะของวัดสุทัศนมาตลอด 
โดยสรางขึ้นพรอมกับเสนาสนะอื่นๆ ในเขตสังฆาวาส เม่ือป พ.ศ.๒๓๘๖ คราวเดียวกับที่พระบาทสมเด็จ
พระน่ังเกลาเจาอยูหัวไดทรงสรางพระวิหารและพระอุโบสถ โดยมีพระยาศรีพิพัฒนรัตนโกษาเปนแมกอง
งาน พรอมดวยพระเจานองยาเธอกรมหมื่นพิทักษเทเวศนเปนผูวางแผนผัง๒๕ จนมาถึงในสมัยสมเด็จ
พระสังฆราช (แพ) เปนอธิบดีสงฆครองวัดและไดรับการสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช สกลมหา
สังฆปรินายกแลว จึงไดยกกุฏินี้ขึ้นเปนตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในเวลาตอมา

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชนี้ สันนิษฐานวาไดทําการบูรณะปรับเปลี่ยนขึ้นในป พ.ศ. ๒๔๔๒ 
โดยไดรวมเอากุฏิสงฆขนาด ๓ หอง ๑ หลัง และหอสวดมนตขนาด ๔ หอง ๑ หลัง มาสรางเปนตําหนัก
หลังเดียวสูง ๓ ชั้น โดยอาศัยตําแหนงของเสาและฐานรากเดิมเปนหลัก พรอมทั้งสรางทางเชื่อมตอกับ
กุฏิโถงที่เปนหลังพํานักของพระราชาคณะมาปรับปรุงใหเปนหอประชุมสงฆสําหรับใชเปนที่เสด็จออกรับ
แขกของสมเด็จพระสังฆราช และสรางหอกัมมัฏฐานซึ่งเปนตึกทรงตรีมุขสูง ๒ ชั้นทางทิศเหนือของ
ตําหนักเพิ่มขึ้นดวย

หลังจากที่สมเด็จพระสังฆราช(แพ) สิ้นพระชนม ตําหนักก็ไดรับการดูแลรักษาตอมาโดยพระราช
วิสุทธาจารยซึ่งเปนพระอุปฎฐากในสมเด็จพระสังฆราชมาตลอด จนกระทั่งในปจจุบันทางวัดจึงไดทําการ
บูรณะซอมแซมและจัดเปนพิพิธภัณฑสําหรับเก็บสิ่งของมีคาของวัด รวมทั้งสิ่งของสวนพระองคของ
สมเด็จพระสังฆราชดวย๒๖

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูภายในเขตคณะ ๖ ของวัดสุทัศนเทพวราราม โดยภายในคณะ

จะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ดังนี้
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ)
- หอประชุมสงฆ ใชเปนที่เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูทางทิศเหนือติดกับ

ตําหนัก
- หอกัมมัฏฐาน ตั้งอยูทางทิศเหนือติดกับหอประชุมสงฆ
- กุฏิสงฆ เปนกุฏิแถวขนาด ๑๐ หอง ๒ หลัง และกุฏิเจาคณะ ๓ หอง ๑ หลัง วางโอบลอมตัว

ตําหนักทั้งดานทิศตะวันออก ดานทิศตะวันตก และดานทิศใต

                                                                                             

๒๕ ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เลม ๑, หนา ๒๖.
๒๖ ประวัติวัดสุทัศนเทพวราราม (กรุงเทพฯ: กรมแผนที่ทหาร, ๒๕๔๕), หนา ๑๐๐-๑๐๑.



๑๒๒

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(แพ) จะแบงผังพ้ืนออกเปน ๒ สวน คือ
ก. ตําหนักสมเด็จฯ ตั้งอยูทางทิศใตของตําหนัก เปนอาคารกออิฐถือปูนสูง ๓ ชั้น ขนาด

กวาง ๓ หอง ยาว ๗ หอง และยื่นเปนมุขทางดานหลังอีกหนึ่งหอง โดยชั้นลางสุดกั้นผนังเปนหองเก็บ
ของและหองพักศิษยวัด สวนชั้นที่ ๒ จะมีอยู ๒ สวน คือสวนดานหนาเปนหองโถงโลงสําหรับรับแขก
สวนพระองค และสวนดานหลังจะเปนหองโถงบันไดที่สามารถเดินขึ้นไปยังชั้นที่ ๓ ของตําหนักอันเปน
ชั้นประทับบรรทมของสมเด็จพระสังฆราชได โดยบนชั้นน้ีจะกั้นหองสวนหนาดานทิศเหนือเปนหองเก็บ
พระพุทธรูปตางๆ และสวนหองดานหลังจะใชเปนหองบรรทมโดยมีมุขหองดานหลังสุดเปนสวนตั้งโตะหมู
บูชาดวย

ข. ตําหนักโถง ตั้งอยูทางทิศเหนือของตําหนัก เปนอาคารโถงกออิฐถือปูนชั้นเดียว ยก
พ้ืนสูง ขนาดกวาง ๕ หอง ยาว ๙ หอง มีทางเขาอยูทางทิศใตหันหนาเขาหาตัวตําหนักสมเด็จฯ กั้นผนัง
เปนโถงตอนรับตอเนื่องกับทางเดินยาวตลอดแนวดานหนา ภายในเปนหองโถงโลงขนาดใหญสําหรับใช
เสด็จออกรับแขกอยางเปนทางการ และยังใชเปนหองประชุมสงฆไดดวย บริเวณดานสกัดของตําหนักกั้น
ผนังเปนหองนอนอยูทั้งสองดาน ซึ่งเปนเสมือนหองฉนวนกั้นระหวางภายนอกและภายในใหไมสามารถ
เขาถึงไดโดยตรง และสวนดานทิศเหนือของตําหนักจะมีทางเดินเชื่อมตอกับหอกัมมัฏฐานที่ตั้งอยู      
ดานหนาไดดวย

ภายในเขตของหมูตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะมีการกั้นประตูแบงพ้ืนที่ออกจากกุฏิหลังอ่ืนๆใน
คณะ ๖ อยางชัดเจน ยกเวนสวนหองกุฏิที่อยูบริเวณมุมกุฏิแถวทั้งสองขางที่จะสามารถเขาถึงตัวตําหนัก
ไดโดยตรงซึ่งทั้งสองหองนั้นก็ใชเปนหองพํานักของพระอุปฏฐากของสมเด็จพระสังฆราชนั่นเอง

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารรูปแบบไทยผสมตะวันตก มีหลังคาอยู ๒ สวน คือ สวนหนาเปนหลังคาจั่วซอนเดียว 

๒ ตับ ประกอบชอฟา ใบระกา หางหงส หนาบันกออิฐถือปูนเรียบ และสวนหลังเปนหลังคาตรีมุขทรงจั่ว
ซอนเดียว ๒ ตับเชนกัน แตสวนปนลมเปนเพียงปูนปน หนาบันกออิฐถือปูนเรียบแบบกระเทเซเทานั้น

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนเรียบ ยกเก็จเปนแนวเสาทั้งสี่ดาน ปนปูนเปนรูปบัวหงายเปนเสน
แบงระหวางชั้นรอบ เจาะชองประตูหนาตางโดยรอบ บานประตูหนาตางทั้งหมดเปนบานไมลูกฟกเกล็ด
ระบายอากาศ มีชองลมไมฉลุวางอยูเหนือบานทุกบาน

ฐานอาคารเปนฐานปทมมีเฉพาะบัวคว่ําที่ฐานลางเทานั้น
สวนตัวตําหนักโถง จะมีหลังคาเปนจ่ัวปกนกซอนเดียว ๒ ตับ ปนลมเปนปูนปนเรียบโดยที่ปลาย

ปูนเปนหอยจับหลัก หนาบันกออิฐถือปูนเรียบ ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนเรียบ เจาะชองประตูหนาตาง
โดยรอบ บานประตูหนาตางเปนบานไมมีอกเลา หยองหนาตาง และกรอบเช็ดหนา สวนฐานเปนฐาน
ปทม มีบัวหงายเปนบัวบนและบัวคว่ําเปนบัวลาง เจาะชองหนาตางขนาดใหญสําหรับใชระบายอากาศ
ตรงสวนทองไมโดยรอบอาคาร



๑๒๓

 ๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนชั้นบนปูดวยไมบนตง

และคานไม โครงสรางหลังคาใชระบบขื่อและจันทัน มุงหลังคาดวยกระเบื้องดินเผา



๑๒๔

แผนผังที่ ๓-๒๕  :  ผังบริเวณ  วัดสุทัศนเทพวราราม

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระวิหาร ๕. หมูกุฏิคณะตําหนัก
๒. พระอุโบสถ ๖. หมูกุฏิพระราชาคณะ
๓. สัตตมหาสถาน ๗. หมูกุฏิคณะคันถธุระ
๔. ศาลาการเปรียญ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(แพ)

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๒

๖

๗



๑๒๕



๑๒๖



๑๒๗ภาพที่ ๓-๔๘  :  ดานขางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชภาพที่ ๓-๔๗  :  บริเวณทางเขาของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ซึ่งเปน
     ทางเชื่อมระหวางตําหนักประทับและหอประชุมสงฆ



๑๒๘

ภาพที่ ๓-๔๙  :
รูปดานสกัดของหอประชุมสงฆ ซึ่งตั้ง
อยูดานหนาของตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราช

ภาพที่ ๓-๕๐  :
สภาพภายในของหอประชุมสงฆที่ใน
ปจจุบันจัดเปนพิพิธภัณฑของวัด



๑๒๙

๓.๓.๑๐  ตําหนักบัญจบเบญจมา  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ

๒) ประวัติการสราง
ตําหนักบัญจบเบญจมาสรางขึ้นในป พ.ศ. ๒๔๓๙ ดวยทุนทรัพยของพระเจานองนางเธอ      

พระองคเจาบัญจบเบญจมา ซึ่งเม่ือประชวรคราวจะสิ้นพระชนมไดทรงอุทิศประทานไวใหสําหรับสราง
เสนาสนะถวายพระสงฆภายในวัดบวรนิเวศวิหาร และเม่ือสรางเสร็จพระเจาไอยยิกาเธอ กรมหลวงวร
เสรฐสุดา ซึ่งไดทรงบํารุงเลี้ยงพระองคเจาบัญจบเบญจมามาแตครั้งทรงพระเยาว ไดเสด็จไปทําพิธีการ
ฉลอง เม่ือวันที่ ๗ พฤศจิกายน ร.ศ.๑๑๕ แลวประทานนามวา "กุฏิบัญจบเบญจมา”

กุฏิหลังนี้นั้น สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงโปรดใหสรางเปนกุฏิตึก 
๒ ชั้น แบงเปน ๒ ตอน สําหรับเปนที่อาศัยของพระราชาคณะ ๒ รูป ซึ่งหนึ่งในนั้นไดแก สมเด็จ        
พระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศนั่นเอง๒๗

ในปจจุบันตําหนักบัญจบเบญจมายังคงใชเปนกุฏิที่พํานักของพระสงฆภายในคณะ รวมทั้งยังใช
เปนที่รับรองพระสงฆอาคันตุกะที่มาพักคางแรมยังวัดบวรนิเวศวิหารอีกดวย ยกเวนเพียงหองประทับ
ของสมเด็จพระสังฆราชเจาฯ เทานั้นที่ปดและใชเปนที่เก็บของสวนพระองคมาจนถึงในปจจุบัน

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักบัญจบเบญจมาตั้งอยูภายในเขตคณะบญัจบเบญจมา ดานหลังของตึกพักตรพิมลพรรณ  

ซึ่งภายในเขตคณะบัญจบเบญจมานั้นจะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ดังตอไปน้ี
- ตําหนักบัญจบเบญจมา
- ตึกพักตรพิมลพรรณ เปนหอประชุมสงฆของคณะและเปนที่เสด็จออกรับแขกของสมเด็จพระ

สังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศดวย
- กุฏิพระสงฆ ทั้งหมด ๔ หลัง ตั้งอยูโดยรอบตัวตําหนักทางดานทิศตะวันออก และดานทิศใต
- ศาลาไมทรงไทย ใชเปนที่รับรองแขกตั้งอยูดานขางตึกพักตรพิมลพรรณทางทิศตะวันตกใกล

กับประตูทางเขา
และบริเวณดานหนาของตกึพกัตรพิมลพรรณ จะมีทีว่างเปนสวนปาขนาดยอมๆ ซึง่แตเดิมใชเปน  

ที่เลี้ยงไกปาเปนจํานวนมาก และในปจจุบันทางวัดก็ยังคงเก็บรักษาพื้นที่สวนนี้เอาไว พรอมทั้งปรับปรุง
เปนสวน สรางเขามอและรูปปนตางๆ เพ่ิมขึ้นดวย

                                                                                             

๒๗ สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร, หนา ๑๒๑-๑๒๒.



๑๓๐

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนตําหนักเรือนแฝดสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๓ ยาว ๖ หอง มีมุขยื่นดานหนาทั้ง ๒ ขาง ชั้นลาง 

กั้นผนังแบงเปนกุฏิสําหรับพระสงฆอยูได ๒ รูป โดยมีหองสวนหนาเปนโถงทางเดิน และหองสวนหลังใช
เปนโถงรับแขกและกั้นฝาไมแบงเปนหองนอนอีก ๑ หอง เหมือนกันทั้ง ๒ ดาน และมีบันไดกออิฐถือปูน
ขึ้นจากชั้นลางสูชั้นบนตั้งอยูภายนอกดานหนาตําหนักทั้งสองขาง

พ้ืนชั้นบนแบงเปน ๒ หองเหมือนชั้นลาง โดยที่ตําหนักดานทิศตะวันตกจะใชเปนที่ประทับของ
สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ซึ่งภายในประกอบดวยโถงทางเขาที่ใชเปนที่เสด็จออก
รับแขกสวนพระองคและใชทรงงานดวย สวนหองดานหลังจะเปนหองโถงและกั้นฝาไมเปนหองบรรทม 
สวนตําหนักดานตะวันออกจะเปนกุฏิของพระอุปฏฐากของสมเด็จพระสังฆราชเจา แบงพ้ืนที่ภายใน
ลกัษณะเดยีวกนั สวนบรเิวณดานหนาตาํหนกัจะมีประตสูาํหรบัเดินออกไปยงัทางเชือ่มสูตกึพกัตรพมิลพรรณ
ซึ่งเปนตึกสําหรับเสด็จออกรับแขกอยางเปนทางการได

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารอิทธิพลตะวันตก โดยมีหลังคาแบบปนหยา เชิงชายไมฉลุแบบขนมปงขิงรอบอาคาร
ตัวเรือนเดิมเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีสูง ๒ ชั้น แบงชั้นดวยบัวปูนปนสี่เหลี่ยมวิ่งรอบอาคาร ผนัง

ชั้นลางฉาบปูนเซาะรองเปนแนวนอนโดยรอบ สวนชั้นบนจะปนปูนเปนรูปสี่เหลี่ยมประดับตามมุมผนัง
ตําหนัก ซุมประตูหนาตางปนปูนเปนกรอบรอบทรงโคงประทุน บานประตูหนาตางเปนบานไมลูกพักบาน
กระทุงเกล็ดระบายอากาศ มีชองลมเกล็ดไมอยูเหนือประตูหนาตางทุกบาน

ฐานอาคารเปนฐานเขียง สูงประมาณ ๐.๘๐ เมตร เจาะชองระบายอากาศเปนชวงๆ

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก ใชอิฐเปนวัสดุรับแรง ผนังเดิมเปนฉาบปูนปดผิวแลวทาสีแต

ในปจจุบันไดทําเปนกรวดลางแทน พ้ืนปูดวยไมวางบนตงและคานไม หลังคาโครงสรางไม เดิมมุงหลังคา
ดวยกระเบื้องซีเมนต แลวเปลี่ยนมาเปนกระเบื้องซีแพคโมเนียดังในปจจุบัน



๑๓๑

๓.๓.๑๑  ตึกพักตรพิมลพรรณ  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนหอประชุมสงฆของสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ

๒) ประวัติการสราง
ตึกพักตรพิมลพรรณ สรางขึ้นในป พ.ศ.๒๔๘๒ โดยหมอมเจาหญิงจรัสโฉม เกษมสันต ทรงสราง 

เพ่ือเปนอนุสรณถึงพระเจาบรมวงศเธอ พระองคเจาพักตรพิมลพรรณ พระเชฏฐสุภคินีของ พระเจานอง
นางเธอ พระองคเจาบัญจบเบญจมา เพ่ือใชเปนสถานที่สําหรับเสด็จออกรับแขกสําคัญของสมเด็จพระ
สังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ โดยในการสรางคราวนี้ก็ไดสรางสะพานเชื่อมกับตําหนักบัญจเบญจ
มาพรอมกันดวย๒๘

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตึกพักตรพิมลพรรณ ตั้งอยูภายในเขตคณะบัญจบเบญจมา ดานหนาของตําหนักบัญจบเบญจมา

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารโถงสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๖ หอง ยาว ๔ หอง ชั้นลางกั้นผนังเปนหองนอนของศิษย

วัด มีบันไดขึ้นชั้นสองอยูตรงบริเวณสะพานทางเชื่อมกับตําหนักบัญจบเบญจมา ชั้นบนภายในเปนหอง
โถงโลงสําหรับเปนที่เสด็จออกรับแขก มีหองนํ้าอยูตรงทางเชื่อมติดกับบันไดเวียนที่ขึ้นไปยังชั้นดาดฟา
ได

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารโถงรูปแบบอิทธิพลตะวันตก มีหลังคาเปนดาดฟาคอนกรีตเสริมเหล็ก มีราวกันตก 

และมีชายคายื่นเปนกันสาดรอบอาคารใชค้ํายันเปนคอนกรีตรองรับตามตําแหนงเสา
ตัวเรือนเปนผนังกออิฐฉาบปูนเรียบ ยกเก็จตามตําแหนงแนวเสาอาคาร มีบัวปูนชั้นคาดแบงชั้น

บนและชั้นลาง บานประตูหนาตางเปนบานลูกพักไม มีชองแสงลูกพักกระจกอยูเหนือบาน
ฐานอาคารเปนฐานเขียง ยกสูง ๐.๖๐ เมตร เจาะชองระบายอากาศโดยรอบ

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง มีผนังเปนกออิฐฉาบปูน 

พ้ืนปูไมบนตงและคานไม หลังคาเทคอนกรีตบนคาน ค.ส.ล. ทั้งผืน

                                                                                             

๒๘ ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร สมัยสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ทรงครองวัด, หนา ๔๕.



๑๓๒

แผนผังที่ ๓-๒๘  :  ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักบัญจบเบญจมา)

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะแดงบวร
๒. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะขาบเขียวบวร
๓. วิหารพระศาสดา ๙. หมูกุฏิคณะสูง
๔. ศาลาการเปรียญ ๑๐. หมูกุฏิคณะบรรจบ
๕. หอพระไตรปฎก ๑๑.หมูกุฏิคณะรังษี
๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก ๑๒.หมูกุฏิคณะกุฏิ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักบัญจบเบญจมาและตึกพักตรพิมลพรรณ
แมน้ํา ลําคลอง

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๘

๙ ๑๐

๒

๑๑

๑๒



๑๓๓



๑๓๔



๑๓๕

ภาพที่ ๓-๕๑  :
รูปดานหนาตําหนักบัญจบเบญจมา

ภาพที่ ๓-๕๒  :
รูปดานขางตําหนักบัญจบเบญจมา
สวนที่ติดกับถนนภายในวัด



๑๓๖

ภาพที่ ๓-๕๔  :  รูปดานหลังของตึกพักตรพิมลพรรณ สวนที่ติดกับทางเชื่อม
  กับตําหนักบัญจบเบญจมาที่อยูดานหลัง

ภาพที่ ๓-๕๓  :  รูปดานหนาของตึกพักตรพิมลพรรณ



๑๓๗

๓.๓.๑๒  พระที่นั่งทรงผนวช  :  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปลด กิตฺติโสภโณ)

๒) ประวัติการสราง
พระที่นั่งทรงผนวชองคนี้เดิมเปนพระที่นั่งที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวทรงใชเปน

ที่ประทับกับพระอุปชฌาย และพระกรรมวาจาจารยขณะทรงผนวชในป พ.ศ.๒๔๑๖ โดยทรงโปรดฯ ให
สรางขึ้นในเขตสวนขวาบริเวณพระพุทธรัตนสถาน ภายในพระบรมมหาราชวัง และในป พ.ศ.๒๔๔๒ 
ขณะที่พระองคทรงเริ่มสถาปนาวัดเบญจมบพิตรขึ้นน้ัน ทรงเห็นวาพระที่นั่งทรงผนวชที่พระองคประทับ
คราวนั้นไมมีใครอยูและไมไดใชประโยชนจะผุพังเสียเปลา จึงโปรดฯ ใหรื้อยายมาปลูกเปนกุฎิเจาอาวาส
ของวัดแทน๒๙

การยายหมูพระที่นั่งทรงผนวชมาสรางใหมที่วัดเบญจมบพิตรนั้น ไดคงเก็บรักษาสภาพและ    
รูปแบบของอาคารไวตามเดิม ยกเวนภาพเขียนจิตรกรรมฝาผนังภายในพระที่นั่งที่ไดถูกเขียนขึ้นใหม
โดยเปนเรื่องเก่ียวกับพระราชพงศาวดารของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ตั้งแตโสกันต  
จนถึงยายพระที่นั่งทรงผนวชมาประดิษฐาน ณ วัดเบญจมบพิตร

สวนตําหนักที่ใชเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช (ปลด กิตฺติโสภโณ) นั้นคือ พระกุฏิ   ซึ่ง
ตั้งอยูดานหลังสุดของหมูพระที่นั่ง โดยเม่ือยายสรางขึ้นใหมนั้นไดเพ่ิมมุขอาคารออกทางดานสกัดทั้งสอง
ขาง ดังแสดงในรายการพระที่นั่งทรงผนวชไววา

              “ .....พระกุฎี ๕ หอง ๑ หลัง ขื่อ ๒ วา ๑ คืบ ๘ นิ้ว ยาว ๕ วา ๔ นิ้ว
สูงพ้ืนลาง ๑ วา ๑ ศอก สูงพ้ืนบนถึงขื่อ ๑ วา ๓ ศอก เหมาคาแรง
และซอมไมที่ชํารุดและทาสีใหม และคาสิ่งของตางๆ เงิน ๒๕๙๗
 บาท ๓๒ อัฐ

ทําเพิ่มเติมข้ึนใหม
       ตอมุข ๒ ขาง ขื่อ ๒ วา ๑ ศอก ๑ คืบ ๘ นิ้ว ยาว ๑ วา ๓ ศอก
คาไม คาแรง อิฐ ปูน ทราย คาทาสี คาทองคําเปลว คาแรงจีนทําปูน
เหมาเสร็จทั้งคาแรงและสิ่งของ เปนเงิน ๒๕๙๒ บาท ๑๖ อัฐ รวมทั้ง
สิ้นเปนเงิน ๒๒๒๓๑ บาท ๖ อัฐ”๓๐

 

                                                                                             

๒๙ ม.ร.ว.แนงนอย ศักดิ์ศรี และคณะ, พระราชวังและวังในกรุงเทพฯ, หนา ๑๒๔.
๓๐ ประวัติวัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม : วาดวยการสถาปนา กอสรางเพิ่มเติม ปฏิสังขรณ การพิเศษ และ

การเกี่ยวของตางๆ (กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นต้ิง, ๒๕๔๓), หนา ๓๔–๓๕.



๑๓๘

ปจจุบันพระกุฏิไดใชเปนที่เก็บสมบัติสวนพระองคของสมเด็จพระสังฆราช (ปลด กิตฺติโสภโณ)
สวนพระที่นั่งทรงผนวชไดจัดเปนพิพิธภัณฑแสดงเครื่องใชขณะทรงผนวชของพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกลาเจาอยูหัว

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
พระที่นั่งทรงผนวช ตั้งอยูทางทิศเหนือของเขตสังฆาวาส ติดคลองภายในวัด โดยมีศาลาสีสมเด็จ

เปนศาลาโถงทรงจตุรมุขตั้งอยูดานหนา และมีพระที่นั่งทรงธรรม หอระฆังบวรวงศตั้งอยูทางทิศ
ตะวันออกและทิศตะวันตกของพระที่นั่งตามลําดับ

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
      หมูพระที่นั่งทรงผนวชประกอบไปดวยเรือนกุฏิ ๔ หลัง ไดแก พระที่นั่งทรงผนวช ๑ หลัง, พระ
กุฏิ ๑ หลัง และกุฏิ ๒ หลัง หันหนาเขาหาหอฉัน ซึ่งเปนศาลาโถงตรงกลาง โดยมีชานปูหินออนเช่ือม
อาคารทุกหลัง อาคารแตละหลังเปนอาคารกออิฐถือปูนยกฐานสูง ใชพ้ืนที่ดานลางเปนที่พักของศิษยวัด 
มีบันไดทางขึ้นอยู ๖ ทาง โดย ๒ ทางดานหนาสําหรับขึ้นพระที่นั่งและ ๔ ทางสําหรับขึ้นสูชานกลาง

รายละเอียดของผังพ้ืนของแตละอาคารมีดังตอไปน้ี
      ก. พระที่นั่งทรงผนวช  ตั้งอยูทางทิศเหนือ เปนอาคารตรีมุข ขนาดกวาง ๒ หอง และ
ยาว ๖ หอง ภายในเปนหองโลงไมกั้นฝา มีประตูทางเขา ๒ ประตูอยูบริเวณมุขดานหนา และอีกหนึ่ง
ประตูอยูดานหลังของพระที่นั่งสวนที่หันเขาสูชานกลาง มีบันไดทางขึ้นสูพระที่นั่งโดยตรงอยูทั้ง ๒ ขาง
ของมุขหนา เปนบันไดหักมุมหันทางขึ้นจากดานศาลาสี่สมเด็จ

ข. พระกุฏิ  ตั้งอยูทางทิศใต มีขนาดกวาง ๒ หอง และยาว ๕ หอง มีมุขยื่นขนาด ๒  
หองอยูดานสกัดของอาคารทั้งสองดาน และบริเวณดานที่หันหนาเขาสูชานมีหองรูปสี่เหลี่ยมผืนผากั้นฝา
โดยรอบดวยบานเลื่อนอลูมิเนียมกระจกสีชา ซึ่งสรางตอเติมในครั้งหลัง

ภายในเรือนพระกุฏิหลังกลางมีการจัดแบงพ้ืนที่เปน ๒ สวน คือ สวนหองโถงจะอยูทาง
ทิศตะวันออก และหองบรรทมจะอยูทางทิศตะวันตก โดยมีตูวางของกั้นแบงพื้นที่ และใชหองดานหนาที่
ตอเติมน้ันเปนที่เสด็จออกรับแขกสวนพระองค สวนมุขยื่นทั้งสองขางนั้นใชเปนกุฏิของพระอุปฏฐากทาง
มุขทิศตะวันออก และเปนหองสรงทางมุขทิศตะวันตกซึ่งสามารถเขาไดจากหองบรรทม

ค. กุฏิ  ตั้งอยูทางทิศตะวันออกและทิศตะวนัตกของหมูพระที่นั่ง มีขนาดกวาง ๒ หอง
และยาว ๓ หอง มีประตูทางเขาอยูดานขางสวนที่หันเขาสูชานกลาง ภายในเปนหองโลงสําหรับเปนที่อยู
ของพระสงฆ

ง. หอฉัน  ตั้งอยูกลางชาน เปนศาลาโถงไม ขนาดกวาง ๑ หอง ยาว ๒ หอง ยกพื้นสูง
จากชาน ๐.๔๐ เมตร ปูพ้ืนไม



๑๓๙

๔.๒) รูปทรงอาคาร
พระที่นั่งทรงผนวชเปนอาคารแบบไทยประเพณี โดยมีหลังคาจั่วปกนก ๒ ซอน ๒ ตับ สวนพระ

กุฏิ มีหลังคาจั่วปกนก ๓ ซอน ๒ ตับ และกุฏิมีหลังคาจั่วปกนกซอนเดียว ๒ ตับ หลังคาทุกหลังประกอบ
เครื่องลํายอง ชอฟา ใบระกา หางหงส มีคันทวยไมปดทองประดับกระจกสีอยูทุกๆ แนวเสา

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐถือปูนทาสีเรียบ ยกเวนสวนที่เปนมุขดานขางของเรือนพระกุฏิจะทําเปน
เสาเก็จยอมุมไมสิบสอง และใตวงกบหนาตางปนปูนใหมีลักษณะเหมือนราวระเบียง บริเวณผนังมีการ
เจาะชองเปดเปนประตูและหนาตางโดยรอบอาคาร เฉพาะองคพระที่นั่งทรงผนวชจะมีการทําซุมบันแถลง
ประตูและหนาตางดวย

ฐานอาคารเปนฐานปทม มีบัวหงายและบัวคว่ําวิ่งรอบสวนบนและสวนลางของหมูพระที่นั่ง เจาะ
ชองประตูและหนาตางสําหรับหองใตถุน

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบผนังรับนํ้าหนัก มีอิฐเปนวัสดุรับแรง ฉาบปูนปดผิว พ้ืนภายในปูดวยไมวาง

บนตงและคานไม หลังคาใชโครงสรางแบบผสมระหวางแบบขื่อเอก-ขื่อโท และแบบจันทัน มุงหลังคาดวย
กระเบื้องดินเผาเคลือบสีปลายมน

๔.๔) องคประกอบตกแตงอาคาร
ก. หนาบัน  เปนไมแกะสลักลายลงรักปดทองประดับกระจกสี โดยหนาบันของพระที่นั่ง

ทรงผนวชจะเปนรูปจุลมงกฎุหรือพระเกี้ยว ประดิษฐานเหนือพานแวนฟา วางบนแทนที่เทินอยูบนสิงห ๔ 
ขา ประกอบฉัตร ๗ ชั้นดานซายและขวา ลวดลายพื้นหลังเปนลายกานขดหางโต ซึ่งมีรูปราชสีห เปนตน
ลายอยูทั้งสองขาง สวนหนาบันของพระกุฏิจะเปนรูปพัดยศ ยึดอยูกับขาตั้งประกอบพุมเทียนและพานพุม
ดอกไมทั้งสองดาน ทั้งหมดวางอยูบนแทนฐานสิงห ลวดลายพื้นหลังเปนลายดอกไมใบไมกานตอดอก
สวนหนาบนัของกุฏิและหอฉันจะเปนลายดอกไมใบไมกานตอดอก ซึ่งแสดงใหเห็นถึงการใหความสําคัญ
ของอาคารแตละหลังลดหลั่นกันตามฐานานุศักดิ์ไดอยางชัดเจน

ข. ประตู หนาตาง  เปนบานไมแผนใหญมีอกเลาเปดเขาใน เฉพาะบานของพระที่นั่งทรง
ผนวช ดานนอกเขียนลายรดน้ําปดทองบนพื้นดําเปนรูปเครื่องราชอิสริยาภรณ ๕ สาย ๕ ชั้น อยูบนพ้ืน
ลายเครือเถาใบเทศ ลอมกรอบดวยลายสังวาล ดานในเขียนลายรูปทวารบาลปดทองบนพื้นแดง สวนบาน
ของพระกุฏิและกุฏ ิ ดานนอกจะเปนลายฉลุปดทองบนพื้นดํา ลวดลายพุมขาวบิณฑกลีบบัว และดานใน
เปนลายพุมขาวบิณฑกลีบบัวปดทองเชนกัน แตบนพ้ืนเขียว

ค. เพดาน  เปนฝาไมตกแตงดวยลายฉลุปดทอง เฉพาะฝาของพระที่นั่งทรงผนวชจะเปน
ลายปดทองบนพื้นแดง สวนฝาของพระกุฏิและกุฏิจะเปนลายปดทองบนพื้นเขียว



๑๔๐

แผนผังที่ ๓-๓๑  :  ผังบริเวณ  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๖. พระที่นั่งทรงธรรม
๒. ตนพระศรีมหาโพธิ์ ๗. ศาลาบัณณรศภาค
๓. พระวิหารสมเด็จ ส.ผ. ๘. ศาลาเบญจพิศภาค
๔. หอระฆังบวรวงศ ๙. หมูกุฏิพระคันถธุระ
๕. หมูกุฏิพระที่นั่งทรงผนวช ๑๐.โรงเรียนวัดเบญจมบพิตร

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
พระที่นั่งทรงผนวช
แมน้ํา ลําคลอง
เขตอปจารของวัด

๑

๓ ๔ ๕ ๖

๗

๘๙

๑๐

๒



๑๔๑



๑๔๒



๑๔๓

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๖  :  รูปดานหนา  พระที่นั่งทรงผนวช
       วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๗  :  รูปดานขาง  พระที่นั่งทรงผนวช
        วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม



๑๔๔

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๘  :  รูปดานหลัง  พระที่นั่งทรงผนวช
        วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ภาพลายเสนที่ ๓-๑๙  :  รูปดานขาง  พระที่นั่งทรงผนวช
        วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม



๑๔๕

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๐  :  หนาบัน  พระที่นั่งทรงผนวช (ที่ประทับของรัชกาลที่ ๕)

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๒  :  หนาบัน  กุฏิ (ที่พํานักของพระกรรมวาจาจารย)

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๑  :  หนาบัน  พระกุฏิ (ที่พํานักของพระอุปชฌาย)



๑๔๖

ภาพที่ ๓-๕๕  :
พระที่นั่งทรงผนวชองคเดิม ขณะที่อยูภายใน
พระบรมมหาราชวัง กอนรื้อมาสรางยังวัด เบญ
จมบพิตรดุสิตวนาราม

(ที่มา : ภาพจากหอจดหมายเหตุแหงชาติ)

ภาพที่ ๓-๕๖  :
รูปดานหนาพระที่นั่งทรงผนวช
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม



๑๔๗

ภาพที่ ๓-๕๗  :  พระกุฏิ ตําหนักที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช (ปลด) ตั้งอยูดานหลัง
         พระที่นั่งทรงผนวช

ภาพที่ ๓-๕๘  :  สภาพภายในของพระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม



๑๔๘

ภาพที่ ๓-๕๙  :  สภาพภายในโถงรับรองแขกของพระกุฏิ

ภาพที่ ๓-๖๐  :  สภาพภายในหองบรรทมของพระกุฏิ



๑๔๙

ภาพที่ ๓-๖๑  :  กุฏิที่ใชพํานักของพระสงฆ ภายใน
       พระที่นั่งทรงผนวช

ภาพที่ ๓-๖๒  :  หอฉัน ตั้งอยูกลางพระที่นั่งทรงผนวช



๑๕๐

๓๓.๑๓  ตําหนักสมเด็จฯ  :  วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนหอประชุมสงฆของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (อยู ญาโณทัย)

๒) ประวัติการสราง
ตําหนักสมเด็จฯ หลังน้ีสรางขึ้นในป พ.ศ.๒๕๐๖ โดยคณะศิษยานุศิษย สรางถวายสมเด็จ     

พระสังฆราช ตั้งแตยังครั้งยังดํารงสมณศักดิ์เปนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย จนเม่ือแลวเสร็จซึ่งตรงกับ
ทรงไดรับสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชพอดี จึงไดยกขึ้นเปนตําหนักและไดใชเปนที่เสด็จออก     
รับแขกสําคัญตางๆ รวมทั้งยังใชเปนที่ประชุมมหาเถรสมาคมในสมัยนั้นอีกดวย

ในปจจุบันตําหนักสมเด็จฯ นี้ไดใชเปนที่ประดิษฐานพระอัฐิและพระอังคารของสมเด็จ          
พระสังฆราช (อยู ญาโณทัย) รวมทั้งใชเปนที่ประชุมของเจาคณะภาคทั้ง ๑๔ ภาคดวย๓๑

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักสมเด็จฯ ตั้งอยูทางดานใตของพระวิหาร ติดกับโรงเรียนพระปริยัติธรรมของวัด ภายใน

เขตตําหนักสมเด็จฯ จะประกอบไปดวยอาคารและเสนาชนะตางๆ ไดแก
- หอระฆัง กออิฐถือปูน รูปทรงแบบไทยประยุกต ตั้งอยูทางทิศตะวันตกของตําหนักฯ
- กุฏิพระสงฆ เปนกุฏิแถว มีระเบียงดานหนา ตั้งอยูทางทิศใตของตําหนักสมเด็จฯ ใชเปนที่  

รับรองของพระสงฆอาคันตุกะที่มาพํานักชั่วคราวยังวัดสระเกศ
การเขาถึงตําหนักสมเด็จฯ สามารถใชทางรถยนตมาเทียบทางดานหนาไดโดยตรง หรือจะเขามา

ภายในเขตตําหนักที่มีถนนอยูโดยรอบแลวเขาทางดานหลังตําหนักก็ไดเชนกัน

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนตําหนักโถงสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๕ หอง ยาว ๗ หอง  มีมุขยื่นดานหนาและดานหลังขางละ 

๑ หอง โดยชั้นลางแบงเปนหองโถงประชุมใหญอยูดานหนาสําหรับเปนที่เสด็จออกรับแขกและเปนที่
ประชุมมหาเถรสมาคมดวย(ปจจุบันใชเปนหองสําหรับทําบุญเลี้ยงพระ) และมีหองประชุมเล็กอยูติดกับ
โถงบันไดสําหรับใชประชุมของเจาคณะภาคตางๆ และดานหลังจะเปนโถงทางเขาสําหรับผูมาเทียบรถ
ทางดานหลัง

ชั้นบนจะเปนชั้นลอยไมมีผนังกั้นใชเปนที่พักผอนและเก็บสังฆภัณฑตางๆ โดยมีประตูสามารถ
ออกไปยังระเบียงโลงดานหลังตําหนักได

                                                                                             

๓๑ สมเด็จพระพุฒาจารย (เกี่ยว อุปเสโณ), ประวัติวัดสระเกศวรมหาวิหาร, (กรุงเทพฯ: โรงพิมพชวนพิมพ,
๒๕๔๓), หนา ๒๘.



๑๕๑

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนตําหนักที่มีรูปแบบสถาปตยกรรมแบบไทยประยุกต มีหลังคาจั่วซอนเดียวตับเดียวคลุม

อาคารทั้งสามมุข และเฉพาะสวนมุขยื่นดานทางเขาจะเปนหลังคาจั่วมุขลดอีกหนึ่งซอน บริเวณเครื่องปด
เครื่องมุงเปนรวยระกาประดับ ชอฟา ใบระการูปหอยจับหลัก และหางหงสรูปหัวนาค ประดับหนาบันเปน
ปูนปนรูปกาบหนาสิงหลอมรอบดวยลายกานขด

ตวัเรือนเปนผนังกออิฐฉาบปูนเรียบทาสี ยกเก็จเปนตามแนวเสาเปนเสายอมุมไมแปด มีบัวหัว
เสาเปนบัวจงกล บานประตูหนาตางเปนบานลูกฟกกระจกทรงสูงปลายแหลม และมีกรอบปูนปนเปนซุม
อยูรอบตัวบาน

ฐานอาคารเปนฐานสิงห ลูกแกวอกไก ยกสูงประมาณ ๑.๐๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง มีผนังเปนกออิฐฉาบปูน

พ้ืนชั้นลางปูหินแกรนิต สวนชั้นบนปูไมปาเก หลังคามุงกระเบื้องดินเผาปลายมน



๑๕๒

แผนผังที่ ๓-๓๔  :  ผังบริเวณ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๕. หมูกุฏิคณะตําหนัก(เดิม)
๒. พระวิหาร ๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก
๓. บรมบรรพต ๗. หมูกุฏิพระคันถธุระ
๔. ศาลาการเปรียญ ๘. หมูกุฏิพระวิปสสนาธุระ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักสมเด็จฯ
แมน้ํา ลําคลอง

๑
๓

๔
๕

๖
๗

๘

๒



๑๕๓



๑๕๔



๑๕๕

ภาพที่ ๓-๖๓  :  รูปดานหนาตําหนักสมเด็จฯ

ภาพที่ ๓-๖๔  :  รูปดานหลังตําหนักสมเด็จฯ



๑๕๖

๓.๓.๑๔  กุฏิสุวรรณทัต  :  วัดมกุฏกษัตริยาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (จวน อุฏฐายี)

๒) ประวัติการสราง
กุฏิสุวรรณทัต สรางขึ้นในป พ.ศ.๒๔๗๒ โดยคุณหญิงบุญมี  ปุรุราชรังสรรค สรางถวายแทนกุฏิ

ไมหลังเกาที่ทรุดโทรม เพ่ือใชเปนที่บรรจุอัฐิของพระยาปุรุราชรังสรรค (โชติ สุวรรณทัต) โดยมีลักษณะ
เปนกุฏิตึก ๒ ชั้น ขนาด ๓ หอง มีมุขดานหนา๓๒

ตอมาในป พ.ศ.๒๕๐๖ สมเด็จพระสังฆราช (จวน) พรอมดวยศิษยานุศิษย และผูที่เคารพนับถือ 
ไดบริจาคทุนตอเติมกุฏิสุวรรณทัตออกไปอีกหนึ่งหอง เพ่ือใชเปนตําหนักที่ประทับของสมเด็จ          
พระสังฆราชจนตลอดพระชนมายุ๓๓

ปจจุบันทางวัดไดทําการบูรณะใหกุฏิสุวรรณทัตเปนพิพิธภัณฑที่ใชเก็บสิ่งของเครื่องใชของ
สมเด็จพระสังฆราช (จวน) ใหอยูในสภาพเดิมเหมือนเม่ือครั้งพระองคยังทรงประทับอยูทั้งหมด

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
กุฏิสุวรรณทัตตั้งอยูนอกคณะทาย บริเวณมุมทางทิศตะวันตกเฉียงใตของวัดมกุฏกษัตริยาราม

โดยภายในเขตบริเวณตําหนักยังมี ตึกศิริสมเปนอาคารสูง ๒ ชั้น ซึ่งเปนสํานักงานเลขาธิการสมเด็จ   
พระสังฆราช ตั้งอยูฝงตรงขามกุฏิสุวรรณทัตดวย

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารโถงสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๓ หอง ยาว ๘ หอง (สองหองดานทิศใตสรางตอเติมใน  

ภายหลัง) มีมุขยื่นดานหนาเปนทางเขาตําหนัก โดยชั้นลางกั้นผนังเปนหองนอน หองเก็บของ และ     
หองน้ําของศิษยวัด มีบันไดทางขึ้นอยูทั้งสองขางของมุขทางเขา ภายในชั้นบนแบงเปนหองโถงสําหรับ
เสด็จออกรับแขกที่อยูติดกับหองพระซ่ึงกั้นดวยบานเฟยมลูกฟกกระจก และมีหองทรงงานอยูทางดานทิศ
เหนือของตําหนัก สวนหองบรรทมจะอยูทางดานทิศใตติดกับหองพักผอนและหองสรงที่เปนสวนตอเติม
ขึ้นใหมทั้งหมด

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนอาคารรูปแบบอิทธิพลตะวันตก โดยมีหลังคาเปนแบบปนหยาคลุมทั้งอาคารยกเวนสวนมุข

หนาที่เปนหลังคาจั่วปลายตัด และบริเวณบันไดทางขึ้นจะยื่นชายคาออกมาเพื่อกันฝนดวย

                                                                                             

๓๒ ประวัติวัดมกุฏกษัตริยารามราชวรวิหาร, (กรุงเทพฯ: อมรินทรพรินต้ิง, ๒๕๔๐), หนา ๔๗.
๓๓ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๕๒.



๑๕๗

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐฉาบปูนเรียบทาสี มีบัวปูนชั้นคาดแบงชั้นบนและชั้นลาง ประตูหนาตางมี
ซุมปูนปนเปนกรอบสี่เหลี่ยมรอบ สวนบานประตูหนาตางเปนบานไมลูกฟกเกล็ดระบายอากาศ และมีชอง
แสงไมเจาะเปนรูปทรงเรขาคณิตลูกฟกกระจกอยูเหนือบาน

ฐานอาคารเปนฐานเขียง ยกสูง ๐.๓๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง มีผนังเปนกออิฐฉาบปูน 

พ้ืนปไูมบนตงและคานไม หลังคามุงกระเบื้องซีแพคโมเนีย



๑๕๘

แผนผังที่ ๓-๓๗  :  ผังบริเวณ  วัดมกุฏกษัตริยาราม

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระวิหาร ๕. หมูกุฏิคณะหนา
๒. พระเจดีย ๖. หมูกุฏิคณะกลาง
๓. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะทาย
๔. คณะนอก ๘. หมูกุฏิคณะตําหนัก

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
กุฏิสุวรรณทัต

๑

๓

๔

๕

๖

๗

๘

๒



๑๕๙



๑๖๐



๑๖๑

ภาพที่ ๓-๖๕  :
รูปดานหนากุฏิสุวรรณทัต

ภาพที่ ๓-๖๖  :
รูปดานหลังกุฏิสุวรรณทัต



๑๖๒

ภาพที่ ๓-๖๗  :  สวนดานหนากุฏิสุวรรณทัต

ภาพที่ ๓-๖๘  :  ตึกศิริสม เดิมใชเปนสํานักงานเลขาธิการสมเด็จพระสังฆราช
         ตั้งอยูฝงตรงขามกุฏิสุวรรณทัต



๑๖๓

๓.๓.๑๕  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร   :  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ (ปุน ปุณฺณสิริ)

๒) ประวัติการสราง
กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษรนั้น เดิมเปนกุฏิที่ใชพํานักของพระราชาคณะผูเปนอธิบดีสงฆของวัด  

พระเชตุพนฯ มาโดยตลอด สันนิษฐานวาสรางขึ้นในสมัยรัชกาลที่ ๓ พรอมกับการสรางตําหนักวาสุกรี 
โดย แตเดิมมีลักษณะเปนกุฏิไมขนาด ๕ หอง มีเฉลียงรอบ และกุฏิหลังนี้ก็เคยไดใชเปนที่ประทับของ
กรมพระราชวังบวรไชยชาญ เม่ือครั้งทรงผนวชเปนสามเณร ณ วัดพระเชตุพนฯ นี้ดวย๓๔

และเม่ือสมเด็จพระสังฆราช (ปุน) ทรงเปนอธิบดีสงฆของวัด ก็ทรงไดยายมาประทับยังกุฏิ  
สมเด็จฯ เจริญอักษรหลังนี้ดวยจนตลอดพระชนมายุของพระองค ซึ่งในขณะนั้นสันนิษฐานวานาจะเปน
อาคารชั้นเดียวแตยกฐานสูง จนถึงในสมัยพระอุบาลีคุณูปมาจารย อธิบดีสงฆองคถัดมาก็ไดมีการ      
ปรับเปลี่ยนแกไขใหเปนกุฏิสูง ๒ ชั้น จนกระทั่งปจจุบันทางวัดไดรื้อลงทั้งหมด แลวจะซอมแซมใหมี
ลักษณะเหมือนเม่ือแรกสราง เพ่ือใชเปนพิพิธภัณฑของวัดตอไป

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษรนี้ตั้งอยูภายใน คณะ น.๑๖ ของวัดพระเชตุพนฯ ซึ่งเปนคณะเดียวกันกับ

ตําหนักวาสุกรี ซึ่งภายในเขตคณะจะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ดังตอไปน้ี
- ตําหนักวาสุกรี ใชเปนทองพระโรงสําหรับประชุมมหาเถรสมาคม
- หอประชุมสงฆ ใชเปนที่เสด็จออกรับแขก ตั้งอยูดานหนากุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร
- หอสวดมนต ใชเปนสํานักเลขาธิการสมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูทางทิศใตของกุฏิสมเด็จฯ

เจริญอักษร
นอกจากนี้ยังมีเสนาสนะอื่นๆ อีก ไดแก หอระฆัง หอไตร ศาลเกงจีน พระปรางค และกุฏสิงฆ  

จํานวน ๕ หลัง

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๓ หอง ยาว ๔ หอง โดยชั้นลางเปนหองโถงอเนกประสงค มี

หองน้ํา และบันไดอยูภายในสําหรับขึ้นชั้นบนได สวนดานนอกตําหนักทางทิศตะวันตกเฉียงใตจะมีบันได
สําหรับขึ้นชั้นสองไดเชนกันซึ่งมักจะใชเปนทางเขาหลัก สวนภายในชั้นบนจะแบงเปนโถงรับแขกสวน
พระองค มีหองบรรทมและหองสรงอยูทางดานทิศเหนือของตําหนัก

                                                                                             

๓๔ พระครูปลัดสัมพิพัฒนพรหมจริยาจารย (บุญ), ประวัติพระเชตุพนวิมลมังคลาราม, (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖), หนา ๔๔.



๑๖๔

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนตําหนักรูปแบบเรือนไทยประยุกต มีหลังคาจั่วซอนเดียว ๒ ตับ ปนลมเปนปูนเรียบ มีหาง

หงสที่ปลายทั้งสองขาง หนาบันกออิฐฉาบปูนปนเปนลายลูกฟกกระดานดุน บริเวณชายคาของหลังคาตับ
ลางจะมีคันทวย ค.ส.ล. รูปหงสรับอยูเปนชวงๆ ตามแนวเสา

ตัวเรือนเปนผนังกออิฐฉาบปูนเรียบทาสี ยกเก็จเปนเปนแนวเสาโดยรอบ บานประตูหนาตางเปน
บานวิทโกไมลูกฟกกระจก มีชองแสงกระจกติดตายอยูดานบนของทุกบาน

ฐานอาคารเปนฐานเขียงทรายลาง ยกสูงประมาณ ๐.๓๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง มีผนังเปนกออิฐฉาบปูน 

พ้ืนชั้นลางปูหินแกรนิต สวนชั้นบนปูไมบนคานและตงไม หลังคามุงกระเบื้องดินเผา



๑๖๕

แผนผังที่ ๓-๔๐  :  ผังบริเวณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (แสดงกุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร)

องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๖. วิหารพระพุทธไสยาสน
๒. พระวิหาร ๗. หมูกุฏิคณะ น.๑๖
๓. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะเหนือ
๔. พระมณฑป ๙. หมูกุฏิคณะกลาง
๕. ศาลาการเปรียญ ๑๐.หมูกุฏิคณะใต

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
กุฏิสมเด็จฯ เจรญิอักษร

๒

๑
๓

๔๕

๖

๗ ๘

๙

๑๐

๒

๒

๒



๑๖๖



๑๖๗



๑๖๘

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๓  :  รูปดานขาง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
    (ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๔  :  รูปดานหนา  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
    (ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)



๑๖๙

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๕  :  รูปดานขาง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
    (ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)

ภาพลายเสนที่ ๓-๒๖  :  รูปดานหลัง  กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
    (ที่มา  :  สํานักสถาปตยกรรมและหัตถศิลป  กรมศิลปากร)



๑๗๐

๓.๓.๑๖  ตําหนักคอยทาปราโมช  :  วัดบวรนิเวศวิหาร

๑) ความสําคัญ
เปนที่ประทับของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก

๒) ประวัติการสราง
ตึกคอยทาปราโมช สรางขึ้นในป พ.ศ. ๒๔๗๘ ภายในเขตคณะเหลืองรังษี โดยหมอมเจาหญิง

คอยทาปราโมช ทรงอุทิศทุนทรัพยในการกอสราง มีลักษณะเปนกุฏิตึก ๓ ชั้น (๓ ชั้นเฉพาะมุขหนานอก
นั้นเปน ๒ ชั้น) พรอมกับไดสรางกัปปยกุฏิอีก ๑ หลังและรั้วรอบ ซึ่งในวันฉลองกุฏิไดทรงเชิญเสด็จ    
พระเจาวรวงศเธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน สมเด็จพระสังฆราชเจามาบรรทมเปนปฐมเปนเวลา ๑ คืน
ดวย๓๕

ตึกคอยทาปราโมชหลังน้ีก็ไดใชเปนที่พํานักของเจาคณะเหลืองรังษีมาตลอด จนกระทั่งสมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช ทรงไดยายมาประทับแลว จึงไดมีการบูรณะปรับปรุงขึ้นใหมพรอม
กับยกฐานะขึ้นเปนตําหนักคอยทาปราโมชดังในปจจุบัน

๓) ตําแหนงที่ตั้ง
ตําหนักคอยทาปราโมชตั้งอยูภายในคณะเหลืองรังษีดานทิศตะวันตกติดคลองภายในวัด    ซึ่ง

ภายในเขตคณะเหลืองรงัษีนั้นจะประกอบไปดวยอาคารเสนาสนะตางๆ ดังตอไปน้ี
- ตึกเหมไกรฤกษ เปนอาคารสูง ๒ ชั้น ใชเปนสํานักเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูดาน

หนาของตําหนักคอยทาปราโมชติดทางเขาคณะเหลืองรังษี
- ตึกปาลิต เปนอาคารสูง ๒ ชั้น ใชเปนอาคารที่ประชุมและติดตองานตางๆที่เกี่ยวของกับ

สมเด็จพระสังฆราช ตั้งอยูดานหนาฝงตรงขามตึกเหมไกรฤกษ
- เรือนทรงไทย เปนเรือนไมสูงชั้นเดยีว ตั้งอยูดานหลังตําหนักคอยทาปราโมช ซึ่งสมเด็จพระ

ญาณสังวรทรงใหสรางขึ้นเพื่อใชเปนที่พักอาศัยของโยมมารดาของพระองคทาน
- กุฏิสงฆภายในคณะ เปนเรือนไทยสูง ๒ ชั้น ตั้งวางเรียงคูขนานติดตอกับกุฏิคณะแดง รังษี 

และกุฏิคณะเขียวรังษี
การเขาถึงตําหนักสามารถใชทางรถยนต โดยจะใชประตูทางดานตึกมนุษยนาควิทยาทานซึ่งมี

ถนนตอมาถึงเขตคณะคณะเหลืองรังษีไดโดยตรง

๔) ลักษณะทางสถาปตยกรรม

๔.๑) ผังพื้น
เปนอาคารสูง ๒ ชั้น ขนาดกวาง ๓ หอง ยาว ๗ หอง (หองดานทิศใตสรางตอเติมในภายหลัง) มี

มุขย่ืนดานหนาอีก ๑ หอง โดยชั้นลางแบงเปนหองโถงสําหรับเสด็จออกรับแขกทั่วไป และมีหองรับแขก

                                                                                             

๓๕ ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร สมัยสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ทรงครองวัด, หนา ๔๓.



๑๗๑

สําคัญอยูในสวนที่เปนมุขโดยกั้นผนังแยกเปนสัดสวนชัดเจน มีหองเสวยอยูทางดานทิศใตของตําหนักติด
กับหองบรรทมที่อยูในสวนตอเติม มีหองสรง และลิฟทโดยสารที่ศิษยานุศิษยสรางถวายเพื่อสะดวกใน
การเสด็จขึ้นลงภายในตําหนัก

สวนชั้นบนจะมีบันไดสําหรับใชเปนทางขึ้นตั้งอยูภายนอกตําหนักทั้งสองขางติดกับมุขดานหนา 
ภายในชั้นบนจะเปนหองโถงโลงสําหรับใชเปนหองพระและเปนที่เก็บพระพุทธรูปตางๆ ที่ทรงเก็บสะสม
ไวอยูเปนจํานวนมาก และทางดานทิศใตของตําหนักจะมีหองนอน และหองน้ําซึ่งสมเด็จพระญาณสังวร
ทรงเคยใชประทับอยูกอนที่จะยายลงมาประทับที่ชั้นลางตลอดจนถึงในปจจุบัน

บริเวณดานหนาตําหนักซึ่งเดิมเปนที่โลงนั้น ในชวงหลังสมเด็จพระญาณสังวรทรงมักจะใชเปนที่
เสด็จออกรับแขกโดยตลอดแทนภายในตําหนัก เน่ืองจากทรงปรารภวาภายในตําหนักนั้นคับแคบไม
สะดวก แตภายนอกนั้นโลงและรมร่ืนสบายกวา ดังน้ันจึงไดมีผูอุทิศถวายสรางเปนระเบียงพ้ืนปูไมสัก
ขนาดใหญเพ่ือใหทรงใชไดอยางสะดวกสบายยิ่งขึ้น

๔.๒) รูปทรงอาคาร
เปนตําหนักรูปแบบอิทธิพลตะวันตก โดยมีหลังคาเปนดาดฟาพื้นคอนกรีตเสริมเหล็ก ยื่นชายคา

ออกมาใชกันฝนสาดอยูโดยรอบโดยมีค้ํายัน ค.ส.ล. รองรับอยูเปนชวงๆ ตามแนวเสา และเฉพาะสวนมุข
หนาจะยกเปนหอมีหลังคาเปนรูปจ่ัวโคงประทุน มีชอฟา ใบระการูปหอยจับหลัก และหางหงส ประดับ
หนาบันเปนปูนปนรูปจักรอันเปนสัญลักษณของพระบรมวงศเธอ กรมขุนวรจักรธรานุภาพซึ่งหมอมเจา
หญิงคอยทาปราโมชทรงสรางอุทิศให

ตัวเรือนเปนผนงักออิฐฉาบปูนเรียบทาสี ยกเก็จเปนแนวเสา มีบัวปูนชั้นคาดแบงชั้นบนและชั้น
ลาง ประตูหนาตางเปนบานลูกฟกไม มีชองแสงอยูเหนือบานทุกบาน

ฐานอาคารเปนฐานเขียงผิวทรายลาง ยกสูงประมาณ ๑.๐๐ เมตร

๔.๓) โครงสรางและวัสดุอาคาร
เปนโครงสรางแบบเสาและคาน ใชคอนกรีตเสริมเหล็กเปนวัสดุรับแรง มีผนังเปนกออิฐฉาบปูน

พ้ืนปูไมบนตงและคานไม หลังคาเทคอนกรีตบนคาน ค.ส.ล. ทั้งผืน



๑๗๒

แผนผังที่ ๓-๔๓  :  ผังบริเวณ วัดบวรนิเวศวิหาร (แสดงตําหนักคอยทาปราโมช)

  องคประกอบสําคัญของพระอาราม
๑. พระอุโบสถ ๗. หมูกุฏิคณะแดงบวร
๒. พระเจดีย ๘. หมูกุฏิคณะขาบเขียวบวร
๓. วิหารพระศาสดา ๙. หมูกุฏิคณะสูง
๔. ศาลาการเปรียญ ๑๐. หมูกุฏิคณะบรรจบ
๕. หอพระไตรปฎก ๑๑.หมูกุฏิคณะรังษี
๖. หมูกุฏิคณะตําหนัก ๑๒.หมูกุฏิคณะกุฏิ

เขตพุทธาวาส
เขตสังฆาวาส
เขตคณะตําหนัก
ตําหนักคอยทาปราโมช
แมน้ํา ลําคลอง

๑

๓

๔ ๕ ๖

๗

๘

๙ ๑๐

๒

๑๑

๑๒



๑๗๓



๑๗๔



๑๗๕

ภาพที่ ๓-๖๙  :  รูปดานหนาของตําหนักคอยทาปราโมช ภาพที่ ๓-๗๐  :  รูปดานขางของตําหนักคอยทาปราโมช



ภาพที่ ๔-๑  :  พระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราชในอดีต

วัดมหาธาตุ สุโขทัย วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ อยุธยา

บบททท่ีท่ี    ๔๔

กกาารรวิวิเเคครราาะะหหตําตําหหนันักกสสมมเเด็ด็จจพพรระะสัสังงฆฆรราาชช

๔๔..๑๑    มูมูลลเเหหตุตุแแหหงงคคววาามมเเปปนนมมาา

๔.๑.๑  พระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราช
จากการศึกษาขอมูลทางประวัติความเปนมาของสมเด็จพระสังฆราชตั้งแตอดีตมาจนถึงใน

ปจจุบันพบวา  ตั้งแตสมัยสุโขทัย สมัยอยุธยามาจนถึงสมัยรัตนโกสินทรตอนตนน้ันองคสมเด็จพระ
สังฆราชจะตองสถิตอยู ณ วัดมหาธาตุทุกพระองค  เน่ืองจากถือวาวัดมหาธาตุเปน วัดหลักของเมือง ที่
จะตองสรางหรอืสถาปนาใหขึ้นมาควบคูกับการสรางเมืองนั้นๆ ดังจะเห็นไดจากหัวเมืองที่สําคัญๆ ก็จะมี
วัดมหาธาตุอยูทุกแหง เชน วัดพระศรีมหาธาตุ จ.พิษณุโลก  วัดมหาธาตุ จ.ลพบุรี เปนตน ประกอบทั้ง
วัดมหาธาตุนั้นยังเปนวัดที่มีเจดียบรรจุพระบรมสารีริกธาตุอันถือเปนสิ่งสําคัญสูงสดุทางพุทธศาสนาดวย 
ดังนั้นจะเห็นไดวาวัดมหาธาตุถือเปนวัดที่มีความสําคัญสูงสุดของราชธานี  เปรียบไดดังมีพระบรม
มหาราชวังเปนสถานที่สําคัญสูงสุดของฝายฆราวาส  แลววัดมหาธาตุก็เปนพระอารามที่สําคัญสูงสุดของ
ฝายคณะสงฆเชนเดียวกัน  ดังนั้นเม่ือพระสงฆรูปใดไดรับการสถาปนาใหเปนสมเด็จพระสังฆราชอันเปน
ประมุขแหงสงฆแลว  จึงตองยายมาสถิตยังวัดมหาธาตุทุกรูปไปจนเปนคตินิยมมาจนถึงสมัยรัตน
โกสินทร



๑๗๗

ในชวงกรุงรัตนโกสินทรตอนตน จะเห็นไดวาสมเด็จพระสังฆราชเกือบทุกองค*  จะสถิตอยู ณ วัด
มหาธาตุซึ่งเปนไปตามคตินิยมที่มีแตโบราณมา  จนกระทั่งถึงปลายสมัยรัชกาลที่ ๓  จึงไดเริ่มมีการ
เปลี่ยนแปลงพระอารามที่สถิตไปยังวัดตางๆ ที่ทรงประทับอยูแตเดิมแทน  ซึ่งพอที่จะวิเคราะหสาเหตุ
ของความเปลี่ยนแปลงนี้ ไดเปนหัวขอใหญๆ ดังตอไปน้ี

  ๑)  ในชวงนั้นมีการบูรณะซอมแซมวัดมหาธาตุครั้งใหญรวมไปถึงกุฏิสงฆตางๆ ภายในวัดดวย  
ทําใหพระสงฆภายในวัดตองยายไปพํานักยังวัดอ่ืนๆ แทบทั้งหมด  ดังนั้นจึงไมสามารถที่จะยายสมเด็จ
พระสังฆราชมาสถิตยังวัดในขณะนั้นได  และเม่ือบูรณะวัดแลวเสร็จก็เลยไมไดทําการยายองคสมเด็จ
พระสังฆราชกลับมาสถิตอีกเลย
  ๒)  การแบงแยกระหวางวัดวังหลวงและวัดวังหนา  โดยเม่ือสมัยรัชกาลที่ ๑  ทรงตั้งราชธานีขึ้น
ใหมน้ันพระองคทรงแบงเขตการบูรณะปฏิสังขรณวัดตางๆ  โดยกําหนดใหเขตดานทิศใตของ          
พระบรมมหาราชวังเปนวัดที่วังหลวงบูรณะ  สวนเขตดานทิศเหนือก็ใหทางวังหนาเปนผูดูแล  ซึ่งวัด
มหาธาตุนั้นตั้งอยูทางดานทิศเหนือของพระบรมมหาราชวังติดกับพระราชวังบวรสถานมงคลจึงถือเปน
วัดของวังหนา  ดังนั้นเม่ือรัชกาลที่ ๔ ทรงไดสถาปนาสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมสมเด็จพระปรมานุชิต
ชิโนรส ซึ่งสถิตอยู ณ วัดพระเชตุพนฯ อันเปนวัดสําคัญของวังหลวงขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชแลวน้ัน  
จึงทําใหเกิดความลําบากใจที่จะยายไปสถิตยังวัดมหาธาตุดังเชนแตกอน
  ๓)  การกําเนิดของคณะธรรมยุติกนิกาย ทําใหเกิดการแบงแยกระหวางสงฆฝายธรรมยุติกนิกาย 
และฝายมหานิกายขึ้น  ซึ่งในบางครั้งก็มีความรุนแรงถึงขั้นไมสามารถรวมกันทําสังฆกรรมระหวางสงฆ
ทั้งสองนิกายได  ดังนั้นเม่ือมีการสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชที่เปนฝายธรรมยุติกนิกายขึ้น จึงไมยายไป
ประทับยังวัดมหาธาตุอันเปนวัดของฝายมหานิกาย

                                                                                             

* เฉพาะสมเด็จพระสังฆราช(ศรี) องคที่ ๑ ที่สถิตอยูวัดระฆังโฆษิตาราม เน่ืองจากในชวงนั้นยังไมมีการ
สถาปนาวัดมหาธาตุขึ้น  จึงตองสถิตยังวัดเดิมที่เคยประทับอยูแตเดิมกอน



๑๗๘



๑๗๙

๔.๑.๒  การสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
  จากการศึกษาพบวาสมเด็จพระสังฆราชแตละองคนั้นจะมีตําหนักสําหรับประทับเฉพาะของแตละ
องคไป หรือหากประทับอยูในตําหนักหลังเดียวกันก็จะแยกชั้นประทับ หรือแยกหองประทับไมใหซ้ํากับ
สมเด็จพระสังฆราชองคเดิมที่เคยประทับอยู  เน่ืองจากพระสงฆนั้นมีคติยึดหลัก “ไมนอนทับที่” ของ
พระสงฆรูปอ่ืน โดยเฉพาะพระสงฆที่เปนพระอุปชฌายหรือพระสงฆที่เปนเจานายชั้นสูงก็จะใหความ
เคารพเปนอยางยิ่ง ตัวอยางเชน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่วัดมหาธาตุอันใชเปนที่ประทับของสมเด็จ
พระสังฆราชตามราชประเพณีนั้น เม่ือมีการยายสมเด็จพระสังฆราชองคใหมมาสถิตก็จะไมประทับใน
ตําหนักหลังเดิมของสมเด็จพระสังฆราชองคกอน ดังปรากฏในพระนิพนธของสมเด็จฯ กรมพระยาดํารง
ราชานุภาพตอนหนึ่ง ความวา

        “สมเด็จพระสังฆราชดอน*  นั้นอยูตําหนักฝากระดานหาไดไปอยูตําหนัก
ตึกไม จึงสันนิษฐานวา  ตําหนักตึกนั้นเห็นจะสรางในรัชกาลที่ ๖  ถวายเปนที่สถิต
ของสมเด็จพระสังฆราช (ศุข ญาณสังวร **  ซึ่งเปนพระอาจารยพระบาทสมเด็จ
พระพุทธเลิศหลานภาลัย” ๑

  ดังน้ันจึงพบวาเม่ือสมเด็จพระสังฆราชสิ้นพระชนมลง ตําหนักที่ใชประทับก็จะวางลงไมมี      
พระสงฆรูปใดขึ้นไปใชพํานักตอไปอีก เชน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา), ตําหนักจันทร และ   
ตําหนักบัญจบเบญจมา เปนตน หรือไมก็ยกใหเปนปูชนียสถานของวัดเพื่อใชเปนพิพิธภัณฑสําหรับเก็บ
สิ่งของสําคัญของวัด และสิ่งของตางๆ ของสมเด็จพระสังฆราชแทน เชน ตําหนักวาสุกรี  ตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราช (แพ) เปนตน
  สวนที่มาของการสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชนั้น จากการศึกษาขอมูลประวัติความเปนมา 
พบวามีที่มาอยู ๒ ลักษณะใหญๆ  คือ

  ๑)  สรางถวาย
เปนการสรางกุฏิขึ้นใหมเพ่ือถวายเปนที่อยูอาศัยของพระสงฆผูทรงสมณศักดิ์ชั้นสูง โดยผูสราง

มักจะเปนพระมหากษัตริยหรือเจานายชั้นสูงตางๆ  ซึ่งวิธีการสรางถวายที่สํารวจพบสามารถสรุปออกได
เปน ๓ แบบ  คือ
  ๑.๑) สรางถวายเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชโดยตรง  พบที่ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช 
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์เพียงวัดเดียว  เน่ืองจากวัดมหาธาตุฯ นี้ถือเปนพระอารามที่สถิตของสมเด็จ
พระสังฆราชตามโบราณราชประเพณีที่ปฏิบัติสืบกันมา ดังนั้นรูปแบบและลักษณะทางสถาปตยกรรมของ
ตําหนักนี้จึงมีความคลายคลึงกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในสมัยกรุงศรีอยุธยาดวย

                                                                                             

*  สมเด็จพระสังฆราช องคที่ ๕
**  สมเด็จพระสังฆราช องคที่ ๕
๑ สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ประวัติวัดมหาธาตุ (พระนคร:โสภณพิพรรฒธนากร, ๒๔๖๑), หนา ๗.



๑๘๐

  ๑.๒) สรางถวายเปนที่พํานักของอธิบดีสงฆหรือพระราชาคณะของวัด  ไดแก กุฏิของเจาอาวาส 
หรือกุฏิพระราชาคณะภายในวัดที่สรางมาพรอมกับการสรางหรือปฏิสังขรณวัด แลวพระสงฆที่พํานักอยู
นั้นไดรับการสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราช  จึงไดเรียกกุฏิเหลานี้เปนตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
แทน  ซึ่งรูปแบบสถาปตยกรรมของตําหนักเหลานี้จะมีความใหญโตและงดงามกวากุฏิสงฆทั่วไป ตัว
อยางเชน ตําหนักวาสุกรี  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ)  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) เปนตน
  ๑.๓) สรางถวายเพื่อเปนการอุทิศบุญกุศลแกบรรพบุรุษ  กุฏิเหลานี้นั้นมักเปนการสรางเพิ่มเติม
ขึ้นมาในวัดภายหลัง และผูสรางไมเจาะจงวาจะถวายพระสงฆสมณศักดิ์ใด  จึงทําใหรูปแบบทาง
สถาปตยกรรมจึงมีลักษณะที่เรียบงาย ไมใหญโตเหมือนตําหนักสมเด็จพระสังฆราชอื่นๆ และเม่ือ      
พระสงฆที่พํานักอยูไดรับการสถาปนาขึ้นเปนสมเด็จพระสังฆราชก็จะมีการปรับปรุงตอเติมอาคารใหมี
การใชสอย และรูปแบบที่เหมาะสมตอฐานานุศักดิ์ของพระองคดวย  ตัวอยางที่พบ ไดแก ตําหนักบัญจบ
เบญจมา ตําหนักคอยทาปราโมช และกุฏิสุวรรณทัต เปนตน

  ๒)  รื้อถวาย
เปนการรื้อยายพระที่นั่งหรือตําหนักของพระมหากษัตริยและพระบรมวงศานุวงศ ที่ตั้งอยูภายใน

พระบรมมหาราชวังมาปลูกถวายเปนกุฏิของเจาอาวาสวัด และเม่ือพระสงฆรูปน้ันไดรับการสถาปนาขึ้น
เปนสมเด็จพระสังฆราชก็ยังคงใชเปนที่ประทับสืบตอเรื่อยมา  ซึ่งตําหนักเหลานี้มักมีรูปแบบการตกแตง
ที่สวยงามกวากุฏิสงฆโดยทั่วไป ตัวอยางที่พบ ไดแก ตําหนักทอง พระที่นั่งสีตลาภิรมย และพระที่นั่ง
ทรงผนวช



๑๘๑



๑๘๒

๔.๑.๓  นามตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
  เน่ืองจากชื่อเรียกนามตําหนักสมเด็จพระสังฆราชนั้นมีหลากหลายมาก  ซึ่งแตละชื่อก็มีที่มาที่
แตกตางกัน  ดังนั้นเม่ือไดทําการศึกษาจากประวัติความเปนมาจึงพบวานามของตําหนักแตละหลังนั้นมีที่
มาที่สามารถแบงออกไดเปน  ๔  ประเภท คือ

  ๑)  เรียกนามตามตําแหนง  คือ การเรียกนามตําหนักเปนนามตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชโดย
ตรง ไดแก ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) วัดราชประดิษฐ  
และตําหนักสมเด็จสังฆราช(แพ) วัดสุทัศน เปนตน
  ๒)  เรียกนามตามผูประทับ  คือ การเรียกนามตําหนักตามพระนามจริงของพระสงฆที่พํานักอยู
เปนรูปแรก ไดแก ตําหนักวาสุกรี และตําหนักอรุณ
  ๓)  เรียกนามตามชื่อของผูที่อุทิศสราง คือ การเรียกนามตําหนักเพื่อใหเปนเกียรติและบุญกุศล
แกผูที่อุทิศทุนทรัพยในการสรางกุฏิหรือตําหนักนั้นๆ ถวายเปนที่ประทับ  ซึ่งพบวามีจํานวนมากที่สุด 
ตัวอยางเชน ตําหนักจันทร  ตําหนักคอยทาปราโมช  กุฏิสุวรรณทัต เปนตน
  ๔)  เรียกนามตามชื่อเดิมของพระที่นั่ง ไดแก ตําหนักหรือพระที่นั่งซึ่งรื้อยายมาถวายเปนที่กุฏิ
สงฆของวัด ก็จะเรียกตามนามเดิมของพระที่นั่งนั้นๆ ไป  ไดแก ตําหนักทอง พระที่นั่งสีตลาภิรมย และ
พระที่นั่งทรงผนวช
  ซึ่งนามของตําหนักเหลานี้นั้น หากเปนกุฏิที่ไมไดสรางถวายแกสมเด็จพระสังฆราชหรือเจานาย
ชั้นสูงที่ทรงผนวชใชประทับโดยตรงก็มักจะยังไมเรียกเปนตําหนัก แตจะมาเปลี่ยนนามหลังจากที่สมเด็จ
พระสังฆราชทรงใชประทับแลว โดยการเปลี่ยนคํานําหนาจากคําวา “กุฏิ” เปน “ตําหนัก” แทน เชน กุฏิ
คอยทาปราโมชเปนตําหนักคอยทาปราโมช  เปนตน



๑๘๓

แผนผังที่ ๔-๑  :  แสดงการเขาถึงของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจากเขตพุทธาวาส

วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ วัดสุทัศนเทพวราราม

๔๔..๒๒    ลัลักกษษณณะะผัผังงบบริริเเววณณ

๔.๒.๑  การจัดแผนผังเขตสังฆาวาส
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะตั้งอยูภายในเขตสังฆาวาสของวัด มีลักษณะเปนหมูกุฏิและ

เสนาสนะหลายหลังอยูรวมกันภายในเขตกําแพงลอมรอบ เรียกวาเปน “คณะ” ซึ่งจากการศึกษาการจัด
แผนผังของวัดที่เปนที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราชนั้น พบวามีขอที่นํามาใชในการเลือกตําแหนงที่ตั้งของ
คณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชอยูดวยกัน ๓ ประการ คือ

  ๑)  การเขาถึง
คณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชนั้น โดยทั่วไปจะตองตั้งใหอยูในตําแหนงที่สามารถเขาถึงได

สะดวกที่สุด  ทั้งจากเขตพุทธาวาส  จากภายในเขตสังฆาวาส  และจากภายนอกวัด  ซึ่งมีรายละเอียด
ดังตอไปน้ี

๑.๑)  เขตพุทธาวาส   พบวาคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช มักจะตั้งอยูติดหรือใกลกับเขต
พุทธาวาสมากกวากุฏิสงฆคณะอ่ืนๆ โดยเฉพาะจะใกลกับพระอุโบสถมากที่สุดดวย  สันนิษฐานวาคง
เน่ืองมาจากกิจวัตรขององคสมเด็จพระสังฆราชที่ยังทรงตองปฏิบัติตามกิจของสงฆทั่วไป คือ การลง
อุโบสถเปนประจําทุกวัน และการประกอบศาสนพิธีตางๆ ที่มักจัดที่พระอุโบสถ ซึ่งก็จําเปนที่พระองค
ตองทรงมาเปนประธานสงฆดวย จึงมักตั้งใหเขาถึงไดงายและสะดวกกวากุฏิสงฆอ่ืนๆ



๑๘๔

วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

แผนผังที่ ๔-๒  :  แสดงการเขาถึงของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจากเขตสังฆาวาส

๑.๒)  เขตสังฆาวาส   เน่ืองจากสมเด็จพระสังฆราชนั้นจะมีตําแหนงเปนเจาอาวาสของวัดนั้นๆ 
ซึ่งทําใหทรงตองมีหนาที่ในการปกครองดูแลพระสงฆภายในวัดดวย  ดังนั้นจึงพบวาคณะตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชสวนมากมักตั้งอยูในตําแหนงกึ่งกลางหรือดานหนาของเขตสังฆาวาส  โดยมีถนนหรือ     
ทางเดินลอมรอบคณะที่สามารถเชื่อมตอไปยังกุฏิสงฆอ่ืนๆ ภายในวัดไดทั้งหมด  เพ่ือที่จะใหสามารถ
ควบคุมดูแลพระสงฆไดอยางทั่วถึง

๑.๓)  ภายนอก   พบวาคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชมักตั้งอยูใกลกับทางสัญจรหลักของวัด
ทั้งจากทางน้ํา ไดแก แมน้ํา ลําคลอง  และทางบก ไดแก ถนนทั้งภายในและภายนอกวัด ทั้งนี้เน่ืองจาก
หนาที่ของสมเด็จพระสังฆราชนั้นในแตละวันจะมีศาสนกิจมากทั้งที่จะตองเสด็จออกไปเปนประธานพิธีใน
งานตางๆ หรือตองคอยรับแขกที่มาเขาเฝาก็มีเปนจํานวนมาก  ดังน้ันจึงมักตั้งใหอยูในตําแหนงท่ี
สามารถเขาออกไดสะดวกมากที่สุด  และในชวงหลังมักจะมีการจัดที่จอดรถอยูใกลดวย



๑๘๕

แผนผังที่ ๔-๓  :  แสดงการจัดแผนผังเขตสังฆาวาสตามการปกครองภายในวัดขนาดใหญ

วัดสุทัศนเทพวราราม

วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

  ๒)  การปกครองภายในวัด
จากการศึกษาพบวาการจัดแผนผังในเขตสังฆาวาส มีความสอดคลองกับรูปแบบการปกครอง

ของพระสงฆภายในวัดดวย  ซึ่งสามารถแบงออกไดตามขนาดของวัดเปน ๒ แบบ คือ
๒.๑)  วัดขนาดใหญ   วัดที่สรางขึ้นในชวงตนของสมัยรัตนโกสินทรสวนมากจะมีขนาดใหญ และ

มีพระสงฆอยูเปนจํานวนมาก  ดังนั้นการจัดระเบียบการปกครองภายในวัดโดยทั่วไป จึงมักจะแยกคณะ
สงฆออกเปนหมวดและแตละหมวดก็จะมีพระราชาคณะเปนผูดูแล  โดยมีเจาอาวาสเปนผูปกครองสูงสุด 
ซึ่งรูปแบบการปกครองลักษณะนี้ก็ไดสะทอนออกมาในการวางผังบริเวณดวย  โดยตําแหนงคณะของเจา
อาวาสหรือคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  และคณะของพระราชาคณะจะตั้งอยูสวนดานหนาของเขต
สังฆาวาสติดกับเขตพุทธาวาส  และมีคณะกุฏิสงฆอ่ืนๆ เรียงตอลงมาเปนลําดับในลักษณะการวางแบบ
ตาราง(GRID)  โดยมีแนวถนนหรือทางเดินเปนเสนแบงอาณาเขตของแตละคณะใหแยกจากกนั ตัวอยาง
ที่พบ ไดแก วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม และวัดสุทัศนเทพวราราม



๑๘๖

วัดราชบพิธสถิตมหาสีมารามวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
แผนผังที่ ๔-๔  :  แสดงจัดแผนผังเขตสังฆาวาสตามการปกครองภายในวัดขนาดเล็ก

แผนผังที่ ๔-๕  :  แผนผังการจัดกุฏิเจาอาวาสตามคติความเชื่อ
ที่มา :  ประชา แสงสายัณห. “กุฏิกออิฐถือปูน,” (วิทยานิพนธปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต

  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๐), หนา ๔๒๑.

๒.๒)  วัดขนาดเล็ก   วัดเหลานี้จะมีพระสงฆอยูจํานวนนอย จึงทําใหรูปแบบการปกครองภายใน
วัดเปนไปอยางเรียบงาย  โดยมีการแบงคณะสงฆภายในวัดไมเกิน ๓-๕ คณะเทานั้น ดังนั้นการวาง
ตําแหนงของคณะเจาอาวาสหรือคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  จึงมักจะตั้งอยูกึ่งกลางของเขต
สังฆาวาสและใกลกับพระอุโบสถมากที่สุด ตัวอยางที่พบ ไดแก วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม  และ
วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

๓)  การกําหนดทิศมงคล
การเลือกที่ตั้งของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชพบวามีการนําเอาคติความเชื่อเร่ืองทิศทางอันเปน

มงคลสําหรับปลูกสรางกุฏิเจาอาวาสมาประกอบใชในการจัดผังบริเวณดวย  โดยเม่ือพิจารณาจากแผนผัง
แลวพบวาตําแหนงของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะตั้งอยูทางทิศขวามือของพระประธานเปนสวนมาก  
เพราะตามความเชื่อจะถือวาเปนทิศมงคลตอการสรางกุฏิเจาอาวาส โดยเฉพาะทิศขวาลางที่เปน “ทิศ
ลาภะ”  คือ ทิศที่เจาอาวาสจะมีลาภสักการะอุดมสมบูรณ  และ “ทิศปาชา” คือ ทิศที่เจาอาวาสจะอยู
อยางสงบสงัดนั้นจะเปนทิศที่นิยมตั้งตําหนักสมเด็จพระสังฆราชมากที่สุด



๑๘๗

วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

วัดบวรนิเวศวิหาร

แผนผังที่ ๔-๖  :  แผนผังตําแหนงคณะตําหนักที่สัมพันธกับทิศทางการหันหนาของพระประธาน

สัญลักษณแสดงทิศทางการ
หันหนาของพระประธาน

การเลือ



๑๘๘

ภาพที่ ๔-๒  :  การกําหนดขอบเขตดวยรั้วของคณะตําหนัก
         วัดบวรนิเวศวิหาร

ภาพที่ ๔-๓  :  การกําหนดขอบเขตดวยกําแพงของคณะ ๖
         วัดสุทัศนเทพวราราม

๔.๒.๒  การจัดผังคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
  คณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ถือไดวาเปนคณะสงฆที่มีความสําคัญสูงสุดภายในวัด ดังนั้นรูป
แบบการจัดผังจึงมีลักษณะเฉพาะตัวเปนพิเศษกวาคณะกุฏิสงฆอ่ืนๆ ซึ่งสามารถสรุปออกมาได ดังนี้

  ๑)  การกําหนดขอบเขตของคณะ
คือการแสดงขอบเขตพื้นที่อันเปนที่ตั้งของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและเสนาสนะตางๆ ที่อยู

ภายในคณะเดียวกัน ซึ่งพบวามีการแสดงแนวเขตออกเปน ๒ ลักษณะคือ

๑.๑)  ลอมรอบดวยกําแพงหรือร้ัว  เปนวิธีที่พบไดมากที่สุด เน่ืองจากสามารถกําหนดขอบเขต
ของคณะไดอยางชัดเจน โดยการใชรั้วลอมรอบทุกดานของคณะหรือใชรั้วเปนตัวกั้นเชื่อมกับอาคาร
เสนาสนะตางๆ ที่วางเรียงลอมรอบภายในคณะ  โดยมีซุมประตูเปนทางสําหรับเขาออกของพระสงฆ  ซึ่ง
การกําหนดขอบเขตดวยวิธีนี้จะชวยใหสรางความเปนสวนตัวใหเกิดขึ้นกับพื้นที่ภายในคณะ  กอใหเกิด
ความสงบเงียบตอการปฏิบัติธรรมของพระสงฆดวย ตัวอยางที่พบ เชน คณะตําหนัก วัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ์, คณะ ๖ วัดสุทัศนเทพวราราม, คณะตําหนัก วัดบวรนิเวศวิหาร เปนตน

๑.๒)  ลอมรอบดวยที่วาง  เปนการกําหนดขอบเขตโดยการใชลานโลง สวน หรือทางเดินเทา
เปนอาณาเขตอยูโดยรอบของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช เน่ืองจากคณะตําหนักเหลานี้จะมีอาคาร
เสนาสนะที่อยูภายในเปนจํานวนนอย และตัวตําหนักประทับเองก็จะตั้งอยูในตําแหนงที่มีความเปน    
สวนตัวไมถูกรบกวนอยูแลว  ดังนั้นจึงมักจะไมสรางรั้วเพ่ือกั้นพ้ืนที่โดยรอบอีก ตัวอยางที่พบ เชน คณะ
กลาง วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม, คณะนอกคณะทาย วัดมกุฎกษัตริยาราม เปนตน



๑๘๙

วัดมกุฎกษัตริยารามวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
ภาพที่ ๔-๔  :  การกําหนดขอบเขตดวยที่วาง

  ๒)  องคประกอบอาคารภายในคณะ
  เน่ืองดวยตําแหนงสมเด็จพระสังฆราชนั้นเปนประมุขแหงสงฆ ดังนั้นภารกิจและหนาที่ที่ทรงตอง
ปฏิบัติจึงมีมากกวาพระสงฆโดยทั่วไป ดังนั้นภายในขอบเขตของหมูกุฏิที่พระองคทรงประทับอยูนั้น จึง
จําเปนที่จะตองมีอาคารและเสนาสนะตางๆ เพ่ิมมากขึ้นกวาหมูกุฏิอ่ืน  เพ่ือสําหรับรองรับกิจกรรมตางๆ 
ที่จะเกิดขึ้น ประกอบทั้งอาคารบางหลังที่สรางขึ้นยังเปนสิ่งที่ชวยบงบอกถึงนัยแหงฐานานุศักดิ์ที่มี   
ความสําคัญกวาพระสงฆทั่วไปดวย ซึ่งจากการศึกษาพบวา มีอาคารที่สําคัญๆ ดังตอไปน้ี

๒.๑) ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  หมายถึง อาคารที่ใชสําหรับประทับบรรทมของสมเด็จ      
พระสังฆราช  โดยจะสรางถวายใหแกสมเด็จพระสังฆราชเฉพาะแตละพระองคไปหรือหากบางตําหนัก
ตองใชเปนที่ประทับรวมกันก็มักจะแยกหอง หรือแยกชั้นประทับไมใหซ้ําที่กับสมเด็จพระสังฆราชองค
เดิมที่เคยประทับอยู

ตําแหนงที่ตั้งโดยทั่วไปจะอยูในบริเวณที่มีความเปนสวนตัว ไมสามารถเขาถึงไดโดยตรง และจะ
มีเจาหนาที่ดูแลความปลอดภัยอยูตลอดเวลา

๒.๒) หอประชมุสงฆ  หมายถึง อาคารที่ใชสําหรับเปนที่ประชุมสงฆและเสด็จออกรับแขกของ
สมเด็จพระสังฆราช  ซึ่งถือวาเปนอาคารที่มีความสําคัญแตไมจําเปนตองสรางถวายเฉพาะทุกพระองค 
เน่ืองจากอาคารนี้มีลักษณะเปนอาคารกึ่งสาธารณะ  ซึ่งถาวัดใดเคยมีอยูแลวและมีสมเด็จพระสังฆราช
สถิตอยูตอมา  ก็มักจะใชหอประชุมสงฆเดิมเปนที่ประชุมรวมไดดวยเชนกัน  ตัวอยางเชน ตําหนักเพชร 
วัดบวรนิเวศวิหาร เปนตน  สวนการเสด็จออกรับแขกโดยมากหากหอประชุมสงฆอยูไกลไมสะดวกก็   



๑๙๐

มักจะใชตําหนักที่ประทับเปนที่เสด็จออกรับแขกแทน หรือหากเปนแขกที่มีความสําคัญสูง ก็มักจะใชที่
พระอุโบสถ หรือพระวิหารแทนก็ได
   และในชวงหลัง เม่ือไดมีการตั้งมหาเถรสมาคมขึ้นเพ่ือชวยในการบริหารปกครองคณะสงฆ     
รวมกับสมเด็จพระสังฆราชแลว ทําใหหอประชุมสงฆนี้ไดถูกใชเปนที่ประชุมของมหาเถรสมาคมดวย ซึ่ง
จากการศึกษาพบวา หากสมเด็จพระสังฆราชที่ถูกสถาปนาเปนพระสงฆฝายธรรมยุตกินิกายแลวก็จะใช
ตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร เปนที่ประชุมของมหาเถรสมาคมทุกพระองค แตหากเปนพระสงฆฝาย
มหานิกายก็จะสรางหรือจัดหาอาคารเฉพาะขึ้นภายในวัดที่สถิตอยูเพ่ือใชเปนที่ประชุมมหาเถรสมาคม
แทน เชน สมเด็จพระสังฆราช (อยู ญาโณทัย)*  ก็จะใชตําหนักสมเด็จฯ ในวัดสระเกศราชวรมหาวิหาร
หรือสมเด็จพระสังฆราช (ปุน ปุณฺณสิริ)** จะใชตําหนักวาสุกรี ในวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปนตน

ตําแหนงที่ตั้งโดยทั่วไปมักจะอยูบริเวณดานหนาของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช เปนอาคาร
ประธานของคณะ สามารถเขาถึงไดสะดวกทั้งจากภายในและภายนอกคณะ และมีการตกแตงอาคาร     
ใหมีความสวยงามกวาอาคารหลังอ่ืนๆ

  ๒.๓) กุฏิพระสงฆ  หมายถึง อาคารที่ใชเปนที่พํานักของพระสงฆ ซึ่งภายในคณะตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชมักจะมีกุฏิพระสงฆอยูหลายหลัง และในแตละหลังก็ยังสามารถแบงออกเปนประเภทตางๆ 
ไดอีก ๓ ประเภท คือ
  ก. กุฏิพระครูฐานานุกรม  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆผูซึ่งไดรับการแตงตั้งจาก
สมเด็จพระสังฆราชใหทําหนาที่เปนผูชวยรับสนองงานในหนาที่ตางๆ ซึ่งสมเด็จพระสังฆราชองคปจจุบัน
ทรงไดรับแตงตั้งใหมีพระครูฐานานกุรมได ๑๕ รูป ในตําแหนงตางๆ เชน พระราชาคณะปลัดขวา     
พระราชาคณะปลัดซาย พระครูวินัยธร พระครูธรรมธร เปนตน
    ซึ่งแตเดิมพระครูฐานานุกรมนี้ มักจะเปนพระสงฆที่อยูภายในวัดเดียวกันกับสมเด็จ  
พระสังฆราช เพ่ือที่จะสามารถปฏิบัติศาสนกิจสนองพระองคไดสะดวก จึงพบวามีการสรางกุฏิขึ้นภายใน
คณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชดวยแตในปจจุบันตําแหนงพระครูฐานานุกรมมักจะแตงตั้งใหกับพระสงฆ
ที่อยูตามวัดอ่ืนๆ มากกวา เพ่ือที่จะสามารถกระจายการดูแลปกครองออกไปไดอยางทั่วถึง จึงทําใหพบ
วาภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในสมัยหลังๆ จึงไมมีกุฏิพระฐานานุกรมอยูดวยนั่นเอง
  ข. กุฏิพระอุปฏฐาก  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆผูซึ่งทําหนาที่ปฏิบัติดูแลสมเด็จ
พระสังฆราชเปนการสวนพระองค หรือในบางครั้งก็จะเรียกวา เปน “พระอนุจร” ก็ได ซึ่งพระอุปฏฐากนี้
จะเปนผูคอยติดตามองคสมเด็จพระสังฆราชอยางใกลชิดทั้งขณะที่ประทับอยูภายในตําหนักเอง หรือ
เสด็จออกปฏิบัติศาสนกิจยังสถานที่ตางๆ ดวย โดยทั่วไปจะมีพระอุปฏฐากประมาณ ๑-๒ รูปเทานั้น
  สําหรับกุฏิของพระอุปฏฐาก มักจะตั้งอยูใกลชิดกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชมากที่สุด 
และบางครั้งก็อาจจะอยูภายในตําหนักดวยเลยก็ได  สวนรูปแบบของกุฏิก็จะลักษณะเชนเดียวกับกุฏิของ
พระสงฆทั่วไป

                                                                                             

*  สมเด็จพระสังฆราช องคที่ ๑๕  สถิต ณ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร
** สมเด็จพระสังฆราช องคที่ ๑๗  สถิต ณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๑๙๑

ตึกเหมไกรฤกษ  วัดบวรนิเวศวิหารตึกศิริสม  วัดมกุฎกษัตริยาราม

ภาพที่ ๔-๕  :  อาคารที่เปนใชสํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราชภายในวัดตางๆ

   ค. กุฏิพระลูกวัด  หมายถึง กุฏิที่พํานักของพระสงฆทั่วไปที่อยูภายในคณะตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราช โดยจะมีจํานวนมากหรือนอยก็ขึ้นอยูกับจํานวนพระสงฆภายในคณะนั้นๆ  กุฏิ   
เหลานี้สวนมากจะตั้งอยูในตําแหนงที่หางจากตําหนักสมเด็จพระสังฆราชพอสมควร  เพ่ือที่จะไดไม    
รบกวนขณะที่พระองคประทับอยูจนเกินไป  สวนรูปแบบอาคารก็มีทั้งเปนกุฏิเรือนเดียวและกุฏิเรือนแถว

๒.๔) สํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช  หมายถึง อาคารที่ใชสําหรับติดตอประสานงาน
ระหวางสมเด็จพระสังฆราชกับบุคคลภายนอกที่ตองการมาพบหรือเชิญเสด็จพระองคไปปฏิบัติศาสนกิจ
ตางๆ  รวมทั้งใชเปนที่ปฏิบัติงานของเจาหนาที่ฝายตางๆ ที่รับสนองงานในสมเด็จพระสังฆราชดวย ซึ่ง
อาคารนี้พบวาเริ่มมีมาในสมัยหลัง  โดยจะใชกุฏิหรืออาคารหลังใดหลังหน่ึงภายในคณะมาจัดเปน
สํานักงานเลขานุการฯ  ซึ่งมักจะเปนอาคารที่ตั้งอยูในตําแหนงที่ใกลกับทางเขาดานหนาของคณะมาก   
ที่สุด เพ่ือที่จะสามารถตอนรับแขกที่มาเขาเฝาไดอยางสะดวก

๒.๕) หอไตรหรือหอพระไตรปฎก  หมายถึง อาคารที่ใชเก็บหนังสือและใบลานที่ไดจารพระธรรม
คัมภีรทางศาสนา สําหรับพระภิกษุสงฆไดใชศึกษาเลาเรียน พบวามีการสรางอยูทั่วไปตามหมูกุฏิของ
พระราชาคณะหรือเจาอาวาส ซึ่งก็รวมทั้งในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชดวย  แตเนื่องจากในสมัยตั้ง
แตรัชกาลที่ ๕ ลงมาไดมีการพิมพหนังสือแทนการเขียนดวยใบลานแลว  จึงทําใหการเก็บรักษา
หนังสือพระธรรมตามสถานที่ตางๆ จึงทําไดสะดวกขึ้น  ดังนั้นการสรางหอไตรจึงเปนที่นิยมนอยลง หาก
จะมีสรางก็เปนเพียงเพ่ือสงเสริมองคประกอบภายในหมูกุฏิใหมีความสําคัญและแสดงถึงฐานานุศักดิ์ที่มี
มากกวากุฏิของพระทั่วไปเทานั้น
  หอไตรโดยทั่วไปมักจะตั้งอยูดานหนาและมีรูปแบบเปนทรงไทยประเพณี ประดับชอฟา ใบระกา 
หางหงส เนื่องจากเปนอาคารที่ใชเก็บพระธรรมคําสั่งสอนซึ่งถือวาเปนเจดียสถานแบบหนี่ง จึงมีการ   
ตกแตงประดับประดาอยางสวยงาม



๑๙๒

วัดสระเกศราชวรมหาวิหารวัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
ภาพที่ ๔-๗  :  หอระฆังภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ภาพที่ ๔-๖  :  หอพระไตรปฎกภายในคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๒.๖) หอระฆัง หอกลอง  หมายถึง สิ่งปลูกสรางที่มีเพ่ือใชแขวนระฆังหรือกลองสําหรับตีเปน
สัญญาณบอกเวลาแกพระภิกษุสงฆภายในวัดใหมาประกอบสมณกิจโดยพรอมเพรียงกัน เชน สัญญาณ
ระฆังในเวลาเชาและเย็น เพ่ือเรียกมาลงทําวัตรสวดมนต ณ พระอุโบสถ หรือสัญญาณกลองเวลาเพลเพื่อ
บอกเวลาฉันเพลแกพระสงฆใหมาพรอมกันที่หอฉัน เปนตน  โดยทั่วไปมักจะตั้งอยูในเขตพุทธาวาสหรือ
ในตําแหนงที่พระสงฆภายในวัดจะไดยินเสียงชัดเจนทั่วถึงกัน  ดังนั้นจึงพบวามีสรางขึ้นในคณะตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราชบางแหงเทานั้น  รวมทั้งตําแหนงที่ตั้งในคณะกมั็กจะใหอยูหางจากตัวตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชดวยคงเพราะไมตองการใหมีเสียงที่รบกวนมากจนเกินไป

  และนอกจากนี้ยังพบวามีการสรางอาคารเสนาสนะอื่นๆ ขึ้นภายในเขตของคณะตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชอีกหลายหลัง เชน หอสวดมนต หอพระ หอกัมมัฏฐาน ศาลา สระน้ํา เขามอ และสวนตางๆ 
เปนตน  ซึ่งอาคารเหลานี้มักสรางขึ้นตามลักษณะและความจําเปนของสมเด็จพระสังฆราชแตละองคไป 
ขึ้นอยูกับพระจริยวัตรที่ปฏิบัติเปนการสวนพระองคที่มีแตกตางกันดวย



๑๙๓



๑๙๔

วัดราชบพิธสถิตมหาสีมารามวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

วัดบวรนิเวศวิหารวัดสุทัศนเทพวราราม

แผนผังที่ ๔-๗  :  การจัดวางผังแบบแกนเดี่ยวของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

  ๓)  รูปแบบการจัดวางผังของคณะ
จากการสํารวจแผนผังของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชทั้งหมด พบวาสามารถแบงแยก    

รูปแบบการวางผังไดเปน ๒ แบบ ใหญๆ คือ

๓.๑)  ผังแบบแนวแกน  หมายถึง รูปแบบการจัดวางอาคารโดยยึดตามแนวแกนในลักษณะ
สมมาตร (SYMMETRY) เปนหลัก ซึ่งคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีการวางผังแบบน้ีนั้นสามารถ
แบงออกไดเปน ๒ ประเภท คือ

ก. แกนเดี่ยว  คือ ผังที่จัดวางอาคารตามแนวแกนหลักเพียงแกนเดียว โดยจะวาง       
หอประชุมสงฆตั้งเปนอาคารประธาน หันดานยาวออกดานหนา และวางตําหนักประทับเรียงตอมาทาง
ดานหลังโดยมีทางเดินเชื่อมตอกันไดทั้งสองอาคาร ซึ่งการวางผังแบบน้ีพบมากที่สุดถึง ๕ ตําหนัก ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักจันทร วัดบวรนิเวศวิหาร
- พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม
- ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร

         หอประชุมสงฆ
         ทางเชื่อม

ตําหนักประทับ



๑๙๕

แผนผังที่ ๔-๘  :  การจัดวางผังแบบแกนคู ของ
           คณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
           วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ข.แกนคู  คือ ผังที่จัดวางอาคารโดยมีหอประชุมสงฆตั้งเปนอาคารประธาน หันดานยาว
ออกดานหนา และมีตําหนักประทับหรือกุฏิพระสงฆอีก ๒ หลังวางเรียงตอมาทางดานหลัง โดยหันดาน
สกัดเขาหาเปน ๒ แกนคูขนานกัน  และมีชานอยูระหวางกลางเชื่อมอาคารทั้งสามหลัง  ซึ่งการวางผัง
ลักษณะนี้พบอยู ๒ ตําหนัก ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
- ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร
รูปแบบการวางผังในลักษณะนี้ พบวามีความคลายคลึงกับแผนผังของตําหนักสมเด็จ

พระสังฆราชในสมัยอยุธยามาก ซึ่งมีลักษณะการวางเปนตําหนัก ๓ หลังเชนกัน  ดังมีหลักฐานปรากฏอยู
ในจดหมายของราชฑูตลังกาที่เขียนไวเม่ือคราวมาขอพระสงฆไปเผยแผพระพุทธศาสนาในสมัยพระเจา
ทรงธรรม ตอนหนึ่งความวา

“…เราก็ไดไหมหาอํามาตยเจากระทรวงสังฆการี  พาทูตานทุูตไปถวาย
อภิวันท (สมเด็จ) พระสังฆราชอันสถิตยอยูสํานักไตรโลกมณเฑียรแลว
ใหถวายบรรณาทั้งปวง” ๒

ซึ่งคําวา “สํานักไตรโลกมณเฑียร” นั้น สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพทรงได
อธิบายไววา “นาจะหมายวาที่ประทับสําหรับสามฤดู คือ สมเด็จพระสังฆราชเห็นจะอยูตําหนักสามหลัง
นิยมอยางพระวิมานวังหลวง วังนา”

ประกอบกับภายคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่วัดมหาธาตุ  โดยเฉพาะตําหนักแถว 
๒ หลังที่วางคูกันน้ันก็ถูกสรางขึ้นในสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย หลังจากไดมีสมเด็จ
พระสังฆราชมาสถิตที่วัดนี้แลว  จึงสันนิษฐานวาพระองคคงจะทรงเอารูปแบบของการวางผังในสมัย
อยุธยามาเปนตนแบบหลักในการจัดผัง เพ่ือใหสมพระเกียรติแดสมเด็จพระสังฆราชอันเปนประมุขแหง
คณะสงฆเหมือนเม่ือครั้งในสมัยอยุธยาดวยเชนกัน

                                                                                             

๒  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, เร่ืองประดิษฐานพระสงฆสยามวงศในลังกาทวีป (กรุงเทพฯ: โรง
พิมพการศาสนา, ๒๕๐๓), หนา ๒๒๙.

        หอประชุมสงฆ
         ทางเชื่อม

ตําหนักประทับ



๑๙๖

วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

แผนผังที่ ๔-๙  :  การจัดวางผังแบบกลุมของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

แผนผังที่ ๔-๑๐  :  การจัดวางผังแบบกลุมของคณะน.๑๖ ของวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

วัดบวรนิเวศวิหาร

๓.๒) ผังแบบกลุม  หมายถึง รูปแบบการจัดวางอาคารลอมรอบภายในพื้นที่เปนรูปสี่เหลี่ยม โดย
มีชานกลางเปนตัวเชื่อมอาคารทั้งหมด  มักจะเนนตําหนักประทับใหมีความสําคัญที่สุดทั้งในดานของ
ตําแหนง ขนาด และการตกแตงประดับประดา  เน่ืองจากภายในขอบเขตของคณะ โดยทั่วไปจะไมมี   
หอประชุมสงฆ แตจะใชหอสวดมนตหรือหอฉันแทน ตัวอยางที่พบ ไดแก

- พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
- กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฎกษัตริยาราม
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนเิวศวิหาร

สวนตําหนักวาสุกรีและกุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษรกุฏิที่ตั้งอยูภายในคณะ น.๑๖ ของวัดพระเชตุพน
วิมลมังคลารามนั้นพบวาจะมีหอประชุมสงฆอยูภายในเขตคณะเชนกัน เพียงแตจะใชเปนที่สําหรับประชุม
ของพระสงฆภายในวัดเทานั้น

            หอประชุมสงฆ
       (๑)  ตําหนักวาสุกรี

(๒) กฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร

(๑)

(๒)



๑๙๗

และเม่ือไดศึกษาเปรียบเทียบการวางผังของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราชแตละหมู พบวาตางก็มี
ลักษณะรวมกันอยูหลายประการที่พอจะสรุปออกมาไดดังนี้

๑) การวางผังของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช มักจะจัดใหอยูในรูปของสี่เหลี่ยมเปนสวนใหญ 
เพ่ือใหงายตอการรับรูขอบเขตพื้นที่ภายในคณะ

๒) ตําหนักประทับมักจะวางตามตะวัน คือ การวางอาคารดานยาวตามแนวแกนทิศตะวันออก-
ตะวันตก ซึ่งสอดคลองกับคติความเชื่อในการปลูกเรือนที่หามมิใหปลูกเรือนขวางตะวันอีก
ดวย  และการวางอาคารในลักษณะนี้ก็จะชวยใหอาคารไดรับแดดนอยลง  เน่ืองจากหันดาน
สกัดไปทางทิศตะวันออก-ตะวันตก  รวมทั้งยังชวยใหอาคารรับลมจากทางทิศใตไดอยาง
เต็มที่อีกดวย

๓) ตําหนักประทับมักจะไมสามารถเขาถึงไดโดยตรงจากทางเขาหลัก  โดยจะมีการสรางกําแพง 
รั้ว หรืออาคารขวางกอน  เพ่ือเปนการรักษาความปลอดภยัและสรางความเปนสวนตัวใหแก
องคสมเด็จพระสังฆราช

๔) มีการแบงแยกพื้นที่ภายในหมูกุฏิระหวางเขตของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ทรงประทับ
และทรงงาน กับเขตกุฏิพระสงฆลูกวัดที่อยูภายในคณะออกจากกันอยางชัดเจน  เพ่ือสราง
ความเปนสวนตัวใหกับเขตตําหนักประทับ

๕) หอประชุมสงฆ(ถามี) มักจะตั้งเปนอาคารประธาน โดยจะหันดานยาวออกไปยังดานหนาซึ่ง
เปนทางเขาหลักของหมูกุฏิ  เพ่ือเปนการเนนมุมมองจากภายนอกใหเห็นไดอยางเดนชัด

๖) หอประชุมสงฆมักมีขนาดใหญ และมีการประดับตกแตงอาคารมากกวาตําหนักที่ประทับ 
เน่ืองจากตองใชเปนอาคารสําหรับตอนรับคนเปนจํานวนมาก รวมทั้งยังเปนนัยสําคัญอัน
แสดงถึงฐานานุศักดิ์ของสมเด็จพระสังฆราชดวย

๗) บริเวณดานหนาของคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช จะมีการสรางอาคารประกอบเพื่อแสดง
ถึงนัยสําคัญของฐานานุศักดิ์ เชน หอไตร หอระฆัง หรือหอกลอง เปนตน



๑๙๘

๔๔..๓๓    ลัลักกษษณณะะผัผังงพื้พื้นน

๔.๓.๑  องคประกอบของผังพื้น
จากการศึกษาพบวาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะมีการจัดองคประกอบตางๆ ภายในผังพ้ืนที่

ซับซอนกวากุฏิพระสงฆทั่วไป  เน่ืองจากทรงมีพระจริยวัตรที่ตองปฏิบัติมากกวา รวมทั้งในตําหนักบาง
หลังผูสรางตั้งใจถวายใหแกสมเด็จพระสังฆราชรูปน้ันโดยตรง  จึงทําใหองคประกอบในแตละตําหนักมี
ความแตกตางกันไปตามวัตรปฏิบัติของแตละพระองคดวย  ซึ่งเม่ือไดรวบรวมขอมูลของตําหนักทุกหลัง
แลวพอที่จะสรุปลักษณะองคประกอบตางๆ ไดดังตอไปน้ี

๑) หองบรรทม ๔) หองสรง (วัจจกุฏี)
๒) หองโถง ๕) หองพระอุปฏฐาก
๓) หองทรงงาน ๖) หองอ่ืนๆ

๑)  หองบรรทม
หมายถึง หองสําหรับจําวัดหรือหองนอนของสมเด็จพระสังฆราช  ถือวาเปนหองที่มีความสําคัญ

มากที่สุดของตําหนักที่ประทับ  ดังน้ันการออกแบบจัดวางภายในตําหนักจึงตองมีการคํานึงถึงความ
เหมาะสมในดานตางๆ ทั้งการใชงาน คติความเชื่อ พระวินัยบัญญัติ ฯลฯ  ซึ่งสามารถสรุปออกมาไดดังนี้

๑.๑)  ตําแหนงที่ตั้ง  การเลือกที่ตั้งของหองบรรทมภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช พบวา
สวนมากจะมีการจัดวางใหอยูในตําแหนงที่คลายกัน คือ

- ตั้งอยูในตําแหนงที่ไมมีคนเดินพลุกพลานและอยูลับตาคนพอสมควร  โดยทั่วไปจึงพบวา
มักจะจัดหองใหตั้งอยูทางดานทายของตําหนัก  และจะยกพื้นหองใหมีระดับที่สูงกวา
สายตาคน  หรือถาเปนตําหนักหลายชั้นก็จะจัดใหอยูชั้นบนสุดของตําหนัก  เน่ืองจากถือ
วาเปนหองพักผอนสวนพระองค  ซึ่งตองการความมิดชิดและเปนระเบียบเรียบรอยเหมาะ
แกการปฏิบัติธรรม

- มักจะตั้งหองอยูทางทิศใต เพ่ือใหไดรับลมตามธรรมชาติอยางเต็มที่ และมักจะไมตั้งอยู
ทางทิศตะวันตก เพราะจะเปนดานที่รับแดดตอนเย็นมากจะทําใหหองรอน ไมสบายตอ
การประทับบรรทม

- ตั้งอยูติดกับหองโถง เน่ืองจากเปนหองที่ทรงจะตองใชอยูรวมกับหองบรรทมเปนประจํา 
โดยใชเปนทั้งที่รับแขกสวนพระองค ที่ทรงงาน และที่พักผอนดวย  ดังนั้นจึงตองตั้งใหอยู
ในตําแหนงที่สะดวกตอการใชงาน และในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางในชวงหลังก็
พบวาจะสรางหองสรงใหอยูติดกับหองบรรทมดวย เพ่ือใหสะดวกตอการปฏิบัติกิจสวน
พระองค



๑๙๙

๑.๒)  ขนาด  จากการศึกษาเปรียบเทียบขนาดของหองบรรทมภายในตําหนักประทับแตละหลัง
แลวพบวาจะมีขนาดเฉลี่ยประมาณ ๑๐ - ๑๕ ตร.ม.  ซึ่งถือวามีขนาดเล็กมากเมื่อเทียบกับฐานานุศักดิ์
ขององคสมเด็จพระสังฆราช  ทั้งนี้นาจะมีสาเหตุมาจากขอปฏิบัติในพระวินัยบัญญัติที่กําหนดขนาดของ
กุฏิพระสงฆไววา

“ ภิกษุสรางกุฎีที่ตองกอและโบกดวยปูนหรือดิน ซึ่งไมมีใคร
เปนเจาของจําเพาะเปนที่อยูของตน ตองทําใหไดประมาณ โดยยาว
เพียง ๑๒ คืบพระสุคต โดยกวางเพียง ๗ คืบ วัดในรวมใน และ
ตองใหสงฆแสดงที่ใหกอน ถาไมใหสงฆแสดงที่ใหก็ดี ทําใหเกินประ
มาณก็ดี ตองสังฆาทิเสส” ๓

โดยขนาดความยาว ๑๒ คืบพระสุคตและกวาง ๗ คืบพระสุคตนั้น มีขนาดประมาณ ๔.๐๘ x
๒.๓๘ ม. หรือมีพ้ืนที่ประมาณ ๙.๗๑ ตร.ม.*  ซึ่งก็ถือวาใกลเคียงกับขนาดหองบรรทมของสมเด็จพระ
สังฆราชที่ทําการศึกษา  ดังนั้นจะเห็นไดวาถึงแมตําหนักฯ จะเปนอาคารที่สรางถวายโดยฆราวาสอัน
สามารถที่จะทําใหมีขนาดใหญโตเทาไรก็ได  แตเฉพาะหองบรรทมเทานั้นที่จะยังคงรักษาใหมีขนาดเล็ก 
เพ่ือใหสอดคลองกับพระวินัยบัญญัติดวยนั่นเอง

แตในบางตําหนักพบวาหองบรรทมจะมีขนาดใหญมากกวาตําหนักหลังอ่ืนๆ (เกินกวา ๒๕     
ตร.ม.) ทั้งนี้เน่ืองจากตําหนักฯ เหลานั้นใชเปนตําหนักที่ประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจา ซึ่งเปน
สมเด็จพระสังฆราชที่ทรงเปนเชื้อพระวงศชั้นสูงทั้งสิ้น  ดังนั้นในการกําหนดขนาดของหองจึงมีการ
พิจารณาถึงฐานานุศักดิ์ของพระองคที่มีมากกวาสมเด็จพระสังฆราชที่เปนสามัญชนดวย

๑.๓)  ทิศหัวนอน  ถือเปนสิ่งสําคัญตอการจัดวางตําแหนงของเตียงบรรทมภายในหองเปนอยาง
มาก  ซึ่งจากการศึกษาสามารถอธิบายวิธีการหันหัวนอนในทิศตางๆ ไดดังตอไปน้ี

- หันหัวนอนไปทางทิศที่ตั้งของพุทธาวาสหรือพระประธานของวัด  โดยถือวาเปนทิศที่
ประทับของพระพุทธเจา ดังนั้นการหันหัวนอนไปทางทิศนั้นจึงเปนการใหความเคารพตอ
พระศาสดาและถึงแมบางครั้งจะไมสามารถหันหัวนอนไปได ก็จะไมหันตีนนอนไปทางทิศ
นั้นอยางเด็ดขาด

- หันหัวนอนไปตามทิศมงคล  มาจากคติความเชื่อที่กําหนดใหทิศตะวันออกและทิศเหนือ
เปนทิศมงคล  จึงนิยมที่จะหันหัวนอนไปตามทิศเหลานั้น  สวนทิศตะวันตกถือวาเปนทิศ

                                                                                             

๓  สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, นวโกวาท (พระนคร : โรงพิมพพาณิชสรรพอุดม, ๒๔๗๗), หนา ๓.
* ขนาดคืบพระสุคตนี้ไดมีผูอธิบายเปนหนวยเมตริกไวหลายขนาดดวยกัน เชน โชติ กัลยาณมิตร และพระ

ธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดใหไวเทากันคือประมาณ ๒๕ ซม.  สวนฤทัย จงใจรักไดใหไววามีขนาดประมาณ ๓๓ ซม.
และสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณทรงใหไววามีขนาดประมาณ ๓๔ ซม. ดังนั้นในการศึกษานี้
จึงไดใชขนาดของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณเปนเกณฑ เพราะถือวามีความนาเชื่อถือมาก
ที่สุด



๒๐๐



๒๐๑

ภาพที่ ๔-๘  :  ลักษณะฝากั้นหองบรรทมภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ฝาไมสูงประมาณครึ่งหอง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช(สา) (สา) ฝาเปนตูเก็บของ  พระกุฏิในพระที่นั่งทรงผนวช

ของคนตาย และทิศใตก็ถือวาเปนทางไปสูยมโลก๔  แตในบางแหงเชนที่ อินเดียหรือใน
สมัยสุโขทัยจะเรียกทิศใตวาเปนทิศหัวนอนและทิศเหนือเปนทิศตีนนอนไดดวยเชนกัน

- หันหัวนอนตามรูปรางของหอง  โดยพิจารณาจากขนาดและรูปรางของหอง ตําแหนงของ
ประตู หนาตาง  เพ่ือที่จะสามารถวางเตียงบรรทมไดโดยไมเกะกะขวางทาง แตก็จะยึด
ตามทิศที่กําหนดขางตนเปนหลักในการพิจารณาประกอบดวย

- หันหัวนอนไมไหอยูในทิศทางเดิน  เน่ืองจากถือวาหัวเปนสิ่งสําคัญไมควรใหใครมาเดิน
กล้ํากลายอยูเหนือหัว  ดังนั้นจึงพบวาการวางตําแหนงเตียงบรรทมจึงมักจะหันไปในทาง
ทิศที่ไมเปนทางเดินทั้งภายในตําหนักเองและภายนอกตําหนักดวย

- ไมนอนตามความยาวของหอง  เพราะถือวาเปนการนอนขวางขื่อคนนอนจะโดนผีอํา
บอยๆ  ซึ่งเปนความเชื่อในการนับถือผีที่มีมาแตโบราณ๕  พบวามีเฉพาะบางตําหนักเทา
นั้นที่หันหัวในลักษณะนี้ คงเนื่องจากคติในเร่ืองนี้ไมเปนที่เชื่อถือมากนักตอการนอนของ
พระสงฆ

๑.๔)  ฝากั้นหอง  หมายถึง ฝาหรือผนังที่ใชกั้นพ้ืนที่สําหรับเปนหองบรรทม  จากการศึกษาพบ
วามีการกระทํากันอยู ๓ ลักษณะ คือ

- ฝากออิฐหรือปูนโดยรอบ
- ฝาไมสูงประมาณครึ่งหนึ่งหรือ ๓/๔ ของความสูงหอง
- ฝาเปนตูเก็บของ

ซึ่งสอดคลองกับในพุทธานุญาตที่พระพุทธเจาไดทรงบัญญัติใหสามารถกั้นหองภายในกุฏิหรือ
วิหารดวย “ผามานหรือฝาก่ึงหนึ่ง” ได จึงพบวาฝาที่ใชกั้นหองบรรทมหรือหองจําวัดของพระสงฆโดย
สวนใหญมักใชเปนฝาไมหรือตูเก็บของที่มีความสูงพอประมาณไมปดทึบจนถึงฝาเพดานเสมอ

                                                                                             

๔   เสถียร โกเศศ, ปลูกเรือน (กรุงเทพฯ : โรงพิมพศยาม, ๒๕๓๙), หนา ๓-๔.
๕   เร่ืองเดียวกัน, หนา ๔.



๒๐๒

ภาพที่ ๔-๙  :  ลักษณะเตียงบรรทมภายในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช   
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

๑.๕)  เตียงบรรทม  หรือเตียงนอนของสมเด็จพระสังฆราช  พบวาสวนมากจะมีลักษณะเปน
เตียงไม ยกสูงประมาณ ๒๐-๒๕ ซม. ตั้งเสาไมขึ้นตามมุมเตียงทั้งสีมุม ดานบนสุดปดดวยไมหรือผาคลุม
รอบเตียงทั้งหมด  มีการตกแตงดวยการแกะสลักและปดทองอยางสวยงาม  แตในบางตําหนักก็พบวามี
ลักษณะที่เรียบงาย เชน เตียงบรรทมของสมเด็จพระสังฆราช (ปลด กิตฺติโสภโณ) วัดเบญจมบพิตรดุสิต-
วนาราม จะใชเปนแครไมไผยกพื้นและมีแผนไมปดคลุมอยูดานบนเทานั้น

ซึ่งลักษณะของเตียงบรรทมนี้จะเห็นไดวาตางก็ถูกสรางใหมีความเหมาะสมและสอดคลองกับพระ
วินัยบัญญัติดวยเชนเดียวกัน โดยมีแสดงไวในพระนิพนธของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยา     
วชิรญาณวโรรส ดังตอไปน้ี

“๘. ภิกษุนั่งทับก็ดี นอนทับก็ดี บนเตียงก็ดี อันมีเทาไมได
ตรึงแนน ซึ่งเขาวางไวบนรางรานที่เขาเก็บของในกุฏิตองปาจิตตีย” ๖

“๕. ภิกษุทําเตียงหรือตั่ง พึงทําใหมีเทาเพียง ๘  นิ้วพระสุคต 
(ประมาณ ๒๒.๗๒ ซม.) เวนไวแตแมแคร  ถาทําใหเกินกําหนดนี้ 
ตองปาจิตตีย  ตองตัดใหไดประมาณเสียกอน จึงแสดงอาบัติตก” ๗

“๖. ภิกษุทําเตียงหรือตั่งหุมนุน ตองปาจิตตีย  ตองรื้อ      
เสียกอนจึงแสดงอาบัติตก” ๘

                                                                                             

๖  สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, นวโกวาท, หนา ๑๑.
๗  เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๙.
๘  เร่ืองเดียวกัน, หนา ๒๐.



๒๐๓

ภาพที่ ๔-๑๐  :  โถงกลางภายใน พระที่นั่งสีตลาภิรมย

ภาพที่ ๔-๑๑  :  โถงตอนรับ ภายในตําหนัก
         คอยทาปราโมช

๒)  หองโถง
เปนหองที่ใชสําหรับพักผอน ทรงงาน และรับแขกสวนพระองคของสมเด็จพระสังฆราช  มี

ลักษณะเปนหองโถงโลงสามารถเขาถึงจากทางเขาไดโดยตรง  ในบางตําหนักหองโถงอาจจะแบงเปน ๒ 
สวน ไดแก

๒.๑) โถงกลาง  สําหรับใชเปนที่พักผอนอิริยาบถ ทรงงานและประกอบสมณกิจตางๆ เชน สวด
มนต ทํากัมมัฏฐาน เปนตน พบวามีอยูทุกตําหนักและมักจะตั้งอยูติดกับหองประทับ โดยภายในมี
ลักษณะเปนหองโถงโลง มีความกวางขวางพอสมควร เน่ืองจากเปนหองที่ตองใชเก็บเคร่ืองบริขารตางๆ 
เชน บาตร หมอนํ้า กาน้ํา ฯลฯ  รวมทั้งมีการตั้งโตะหมูบูชาอยูภายในนี้หองดวย

๒.๒)  โถงตอนรับ  สําหรับใชเปนที่เสด็จออกรับแขกซึ่งจะพบในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ไม
มีตําหนักหอประชุมอยูติดกับตําหนักประทับ  ดังนั้นจึงตองมีการจัดพื้นที่ภายในหรือภายนอกตําหนักฯ 
เพ่ือใชเปนที่เสด็จออกรับแขกแทน  โดยทั่วไปจะตั้งอยูดานหนาสุดของตําหนัก  ตัวอยางเชน

- พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
- กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร



๒๐๔

๓)  หองทรงงาน
เปนหองสําหรับทํางาน อานหนังสือ เขียนหนังสือของสมเด็จพระสังฆราช  โดยทั่วไปมักจะใช

พ้ืนที่ภายในหองโถงเปนที่ทรงงาน  จะมีเพียงบางตําหนักเทานั้นที่จะกั้นเปนหองสําหรับทรงงาน      
โดยเฉพาะ เชน

- ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
- พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- กุฏิสุวรรณทตั วัดมกุฏกษัตริยาราม

๔)   หองสรง หรือ วัจจกุฏิ
เปนหองที่ใชอาบนํ้าและขับถาย มักตั้งอยูติดกับหองบรรทม และอยูในตําแหนงที่มิดชิดลับตาคน

มากที่สุด  พบวามีการสรางหรือตอเติมขึ้นใหกับตําหนักที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชเฉพาะในชวง
หลัง  เน่ืองจากแตเดิมหองสรงน้ําและวัจจกุฏิมักจะสรางแยกหางจากกุฏิพอสมควร  เพราะยังไมมีระบบ
สุขาภิบาลที่ดีเทาในปจจุบัน

๕)  หองพระอุปฏฐาก
เปนหองพํานักของพระสงฆที่ทําหนาที่ ดูแลรับใชอยูใกลชิดกับองคสมเด็จพระสังฆราช          

โดยทั่วไปจะมีอยู ๑-๒ รูป  ลักษณะหองสวนใหญจะเปนหองขนาดเล็กตั้งอยูที่ปลายระเบียงหรือมุมของ
ตําหนักฯ และถาตําหนักฯ มีหลายชั้นก็มักจะตั้งอยูในชั้นลางของหองประทับโดยจะมีทางเดินที่เชื่อม   
เขาถึงหองประทับไดโดยตรง  และในบางตําหนักอาจจะจัดหองนี้ใหเปนที่พํานักของพระสงฆผูทําหนาที่
เปนเลขานุการของสมเด็จพระสังฆราชดวย  แตมักจะเปนหองที่มีขนาดใหญกวาหองพระอุปฏฐากทั่วไป 
เชน ตําหนักบัญจบเบญจมา เปนตน

๖)  หองอ่ืนๆ
ไดแก หองตางๆ ที่สรางเพ่ิมเติมขึ้นตามพระประสงคของสมเด็จพระสังฆราชแตละองค หรือตาม

ความจําเปนในการใชงานของแตละตําหนักฯ  เชน หองพระ หองเสวย หองเก็บของ ระเบียง หองเตรียม
อาหาร เปนตน



๒๐๕

แผนผังที่ ๔-๑๑  :  แสดงความสัมพันธระหวางองคประกอบภายในตําหนักแบบมีหอประชุมสงฆ

หอประชุมสงฆ

หองโถง

หองบรรทม

ทางเชื่อม พระอุปฏฐาก

หองทรงงาน

ทางเขา

หองสรง

ทางเขา

โตะหมูบูชา

๔.๓.๒  รูปแบบของผังพื้น
เน่ืองจากตําหนักสมเด็จพระสังฆราชแตละหลังน้ันมีการจัดผังพ้ืนที่มีความหลากหลายมากทั้งใน

แงของจํานวนองคประกอบ จํานวนชั้น และจํานวนหองที่แตกตางกัน  ดังนั้นในการศึกษาจึงเนนวิเคราะห
ในรูปแบบความสัมพันธขององคประกอบภายในผังพ้ืนเปนหลัก  เพ่ือใหเกิดความเขาใจในการใชงานที่
ถูกตอง  ซึ่งจากตัวอยางตําหนักฯ ที่ศึกษาพบวาสามารถจัดแบงออกไดเปน ๒ ประเภท  ไดแก

๑)  ผังแบบมีหอประชุมสงฆ
คือ ผังพื้นที่จัดใหตําหนักประทับอยูติดกับหอประชุมสงฆ  และมีทางเดินเชื่อมติดตอถึงกันได

โดยตรง  ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ  ไดแก
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
- พระที่นั่งสีตลาภิรมย และ ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม
- ตําหนักบัญจบเบญจมา และ ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร







๒๐๘

แผนผังที่ ๔-๑๒  :  แสดงความสัมพันธระหวางองคประกอบภายในตําหนักแบบไมมีหอประชุมสงฆ

โถงกลาง

หองบรรทม

โตะหมูบูชา

หองทรงงาน

ทางเขา

หองสรง

โถงตอนรับ

พระอุปฏฐาก

ผังพ้ืนรูปแบบน้ีจะแยกการใชงานออกเปน ๒ สวนอยางชัดเจน คือ สวนงานในสมเด็จ          
พระสังฆราช เชน การเสด็จออกรับแขก การปฏิบัติศาสนากิจตางๆ ที่ตองเกี่ยวของกับบุคคลภายนอก ก็
จะจัดใหกระทําอยูในสวนของหอประชุมสงฆทั้งหมด  และสวนงานในพระจริยวัตรสวนพระองคก็จะทรง
ปฏิบัติอยูภายในตําหนักที่ประทับ  โดยมีทางเดินหรือโถงตอนรับเปนจุดเชื่อมตออาคารทั้งสองหลัง  ซึ่ง
จะทําใหสามารถสรางความเปนสวนตัวใหกับตําหนักที่ประทับไดเปนอยางดี  รวมทั้งยังเปนการแบงพ้ืนที่
ปองกันไมใหเขาถึงองคสมเด็จพระสังฆราชไดโดยตรง  เพ่ือเปนการสรางความปลอดภัยไดอีกดวย

๒)  ผังแบบไมมีหอประชุมสงฆ
คือ ผังพ้ืนที่จัดใหมีเฉพาะตําหนักประทับอยูเพียงหลังเดียว หรือมีหอประชุมสงฆแตก็อยูใน

ตําแหนงที่หางออกไปจากตําหนักประทับพอสมควร  ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ  ไดแก
- ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
- ตําหนักจันทร วัดบวรนิเวศวิหาร
- กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร

ผังพ้ืนรูปแบบนี้จะเปนการใชงานรวมกันทั้งสวนงานในสมเด็จพระสังฆราชและงานในพระจริย
วัตรสวนพระองค โดยจะจัดสรรพื้นที่ทั้งภายในและภายนอกโดยรอบตําหนักใหพอเพียงตอการตอนรับ
คนเปนจํานวนมากที่จะมาเขาเฝา และถาเปนศาสนกิจที่สําคัญมากๆ ก็มักจะไปใชที่พระอุโบสถแทน ซึ่ง
จะเห็นไดวาตัวตําหนักประทับจะไมมีความเปนสวนตัวมากนัก เม่ือเปรียบเทียบกับการจัดผังพื้นแบบแรก







๒๑๑

แผนผังที่ ๔-๑๓  :  ผังพื้นหอประชุมสงฆ แบบโถงโลง

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช    วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ตึกพักตรพิมลพรรณ  วัดบวรนิเวศวิหาร

๔.๓.๓  หอประชุมสงฆ
หอประชุมสงฆ ถือเปนอาคารที่มีความสําคัญควบคูกับตําหนักที่ประทับ เน่ืองจากตองใชเปนที่

ปฏิบัติศาสนกิจของสมเด็จพระสังฆราชโดยตรง ทั้งในการเสด็จออกรับแขก ประชุมสงฆ สอบอธิกรณ 
ฯลฯ รวมทั้งในชวงหลังยังใชเปนที่ประชุมของมหาเถรสมาคมดวย  ซึ่งจากการศึกษาพบวาสามารถแยก
รูปแบบของการจัดผังพ้ืนหอประชุมสงฆออกไดเปน ๓ แบบ คือ

๑)  ผังแบบโถงโลง
เปนผังพ้ืนลักษณะสี่เหลี่ยมผืนผามีผนังปดโดยรอบ  ภายในเปนหองโถงโลงไมมีการกั้นผนัง และ

เฉพาะอาคารที่มีขนาดใหญพบวาจะมีเสารวมในพรอมกับยกพื้นบริเวณรวมในใหสูงกวาพื้นบริเวณรวม
นอก เพ่ือเปนการแยกพื้นที่ระหวางพระสงฆและฆราวาสดวย  ตัวอยางหอประชุมสงฆที่พบ ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
- ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร

๒)  ผังแบบมีระเบียงหนา

เปนผังพ้ืนที่พบมากที่สุด  โดยมีลักษณะเปนผังรูปสี่เหลี่ยมผืนผาและจัดแบงพ้ืนที่ภายใน     
ออกเปน ๓ สวน คือ

๒.๑) สวนระเบียง  เปนสวนทางเขาอยูดานหนาสุดของหอประชุม  มีลักษณะเปนระเบียง     
ทางเดินยาวตลอดอาคาร มีหลังคาคลุม มีผนังหรือเสาปดลอมอยูทั้ง ๓ ดาน โดยเปนพ้ืนที่ที่ใชสําหรับ
เปนฉนวนเพื่อใหคนภายนอกหยุดคอยกอนที่จะเขาไปยังหองโถงภายใน

๒.๒) สวนโถงประชุม  เปนหองที่มีขนาดใหญที่สุดของผังพื้น มีลักษณะเปนหองโถงโลง เพดาน
สูง มีผนังปดอยูโดยรอบ โดยพื้นที่ภายในนั้นควรจะมีขนาดที่เพียงพอตอการประชุมของพระสงฆไมนอย
กวา ๒๑ รูป (เน่ืองจากกรรมการมหาเถรสมาคมในปจจุบันประกอบไปดวยพระสงฆทั้งหมด ๒๐ รูป และ



๒๑๒

แผนผังที่ ๔-๑๔  :  ผังพื้นหอประชุมสงฆ แบบมีระเบียงหนา

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) ตําหนักอรุณ

ตําหนักเพชร ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ)

สมเด็จพระสังฆราชอีก ๑ รูป) และบริเวณดานสกัดสวนทายของหองมักจะกั้นผนังเปนฝาสูงมีการตกแตง
ที่สวยงาม  เพ่ือใชเปนฉากหลังของหองดวย

๒.๓) สวนโถงหลัง  เปนหองขนาดเล็กที่อยูดานทายของหอประชุมสงฆติดกับหองโถงประชุม
และสวนระเบียง  ใชเปนที่สําหรับเตรียมพระองคของสมเด็จพระสังฆราชกอนที่จะเสด็จออกมายังสวน
โถงประชุม รวมทั้งยังเปนที่เก็บอุปกรณและสิ่งของตางๆ ที่จําเปนตอการปฏิบัติศาสนกิจของสมเด็จพระ
สังฆราชดวย  ตัวอยางหอประชุมสงฆที่พบ ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวหิาร
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม



๒๑๓

๓)  ผังแบบผสม
เปนผังพ้ืนที่รวมเอาผังแบบโถงโลงและผังแบบมีระเบียงเขาดวยกัน โดยการจัดใหสวนโถง

ประชุมหลักอยูสวนหนาสามารถเขาถึงไดโดยตรง สําหรับใชเปนที่ประชุมมหาเถรสมาคมและเสด็จออก
รับแขก มีลักษณะเปนหองโถงโลง เพดานสูง กั้นผนังสวนทายเปนฝาสูงเพ่ือใชเปนฉากหลัง  ภายในเปน
หองโถงประชุมขนาดเล็กกวา ใชเปนที่ประชุมของเจาคณะภาคตางๆ และพระสงฆภายในวัด  โดยมีชั้น
บนเปนชั้นลอยใชเปนที่สําหรับพักผอนของสมเด็จพระสังหราชและเก็บอุปกรณตางๆ ดวย  ตัวอยางที่พบ
มีเพียงหลังเดียวคือ

- ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

แผนผังที่ ๔-๑๕  :  ผังพื้นหอประชุมสงฆ แบบผสม



๒๑๔

๔๔..๔๔    ลัลักกษษณณะะรูรูปปแแบบบบออาาคคาารร

เน่ืองจากตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจัดเปนอาคารที่พักอาศัยประเภทเรือนเจานายหรือเรือนของ
ผูมีฐานันดรศักดิ์ชนิดหนึ่ง  ดังนั้นจะเห็นไดวารูปแบบทางสถาปตยกรรมของตําหนักจึงมีลักษณะที่หลาก
หลายอันเปลี่ยนแปลงไปตามพระราชนิยมของพระมหากษัตริยและพระบรมวงศานุวงศในยุคสมัยน้ันๆ  
ซึ่งสามารถที่จะแบงแยกออกเปนประเภทตางๆ เพ่ือทําการศึกษาไดแบงเปน ๕ ประเภท คือ

๔.๔.๑  รูปแบบไทยประเพณี
๑)  ลักษณะอาคาร
โดยทั่วไปจะเปนตําหนักสูงชั้นเดียว กออิฐถือปูน มีผังเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผา ยกใตถุนสูง ผนังลม

สอบ และหลังคาเปนจ่ัวทรงสูง  ซึ่งเม่ือพิจารณาดูจะเห็นไดวามีความคลายคลึงกับเรือนทรงไทยประเภท
เครื่องสับอยูเปนอันมาก จะแตกตางกันก็เพียงแตวัสดุกอสรางที่เปนไมก็ถูกเปลี่ยนมาเปนอิฐและปูนแทน 
เพ่ือใหมีความคงทนแข็งแรง ไมตองซอมแซมบูรณะกันบอยๆ  ดังที่สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ 
ไดทรงอธิบายไวในสาสนสมเด็จตอนหนึ่งวา

“…อันรูปทรงเรือนคนอยูในเมืองไทยนี้  ชั้นเดิมไทยไมมี
ใครอยูตึก ชอบอยูแตเรือนไม  และเรือนไมนั้นไดคิดแกไขกันมาจน
ถึงแบบเรือนฝากระดาน อยางเชน ปลูกกันทั่วไปในพื้นเมือง เห็น
วาอยูไดเหมาะดีถึงที่สุดแลว  ตั้งแตนั้นมาก็ทําเรือนแบบเดียวกัน 
ไมคิดเปลี่ยนแปลงผังใหเปนอยางอ่ืน  แมจนถึงสมัยเปลี่ยนเรือนไม
เปนตึก ดวยประสงคจะใหถาวร เชน เปลี่ยนตําหนักในพระราชวัง 
เม่ือรัชกาลที่ ๓ ก็ดี เปลี่ยนกุฏิพระในวัดหลวงเปนตึกก็ดีก็สราง
อยางรูปเรือนไมแบบเดิมน่ันเอง  จะวาเปลี่ยนแบบเรือนหาไดไม 
เพราะแผนผังอยางนั้นเหมาะแกการอยูกิน” ๙

จากการศึกษาตัวอยาง ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณีนี้พบวาสามารถ
จําแนกประเภทของลักษณะเรือนออกไดเปน ๒ แบบ  คือ

๑.๑) เรือนเด่ียว  เปนตําหนักที่มีหลังคาเปนทรงจั่วตอนเดียวคลุมตลอดทั้งอาคาร  โดยมีการ
แบงผืนหลังคาออกเปนตับหลังคา เปนซอนหลังคา หรือมีหลังคากันสาดรอบ  เพ่ือเปนการยอยขนาด
หลังคาใหดูเล็กลง  ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
- พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

                                                                                             

๙  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, สาสนสมเด็จ เลม ๒๖ (กรุงเทพฯ : องคการคาของคุรุสภา, ๒๕๐๕),
หนา ๑๕๐.



๒๑๕

ภาพลายเสนที่ ๔-๑  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี ประเภทเรือนเดี่ยว

ภาพลายเสนที่ ๔-๒  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี ประเภทเรือนแฝด

๑.๒) เรือนแฝด  เปนตําหนักที่มีหลังคาเปนทรงจั่วสองตอนวางคูขนานกัน คลุมอาคารทั้งหลัง 
โดยมีรางน้ํากลางเปนตัวเชื่อมหลังคาทั้งสอง ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ คือ

- ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

โดยปกติเรือน ๒ หลังแฝดนั้น ตามประเพณีการสรางบานเรือนแตโบราณนั้น กําหนดใหใช
เฉพาะเปนตําหนักที่ประทับของเจานายชั้นเจาฟาและพระองคเจาเทานั้น๑๐  ซึ่งเม่ือพิจารณาตําหนัก
วาสุกรี ก็จะเห็นไดวาเปนการสรางโดยยึดตามประเพณีอันน้ันเชนกัน  เน่ืองจากสมเด็จพระมหาสมณเจา 
กรมพระยาปรมานุชิตชิโนรสผูประทับอยูในตําหนักหลังนี้นั้น ทรงเปนพระราชโอรสของรัชกาลที่ ๒ ใน

                                                                                             

๑๐  ม.ร.ว. แนงนอย ศักดิ์ศรี, เรือนหลวง (กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, ๒๕๔๑), หนา ๑๖.

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์



๒๑๖

แสดงรูปตัดและรูปดานของฐานอาคาร ฐานอาคารของพระที่นั่งทรงผนวช

ภาพลายเสนที่ ๔-๓  :  ฐานอาคารของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี

ตําแหนงพระองคเจาวาสุกรี  ดังนั้นเม่ือรัชกาลที่ ๓ ไดทรงสรางกุฏิถวายใหเปนที่ประทับในคราวเดียวกัน
กับการบูรณะวัดพระเชตุพนฯ นั้น จึงไดสรางใหมีลักษณะเปนเรือนแฝดเพื่อบงบอกถึงฐานานุศักดิ์ของ
สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปรมานุชิตชิโนรสดวยนั่นเอง

๒)  องคประกอบอาคาร
แบงการศึกษาออกเปน ๓ สวนใหญๆ คือ ฐานอาคาร  เรือนอาคาร และยอดอาคาร  โดยมี    

รายละเอียดดังตอไปน้ี

๒.๑) ฐานอาคาร *  เปนฐานปทม ยกสูง โดยมีบัวคว่ําอยูระดับพื้นดินและมีบัวหงายอยูในระดับ
พ้ืนหองดานบน และบริเวณทองไมจะมีความกวางมาก  เพ่ือเจาะชองประตูหรือหนาตางสําหรับเปนชอง
เปดของชั้นใตถุน  ซึ่งมักจะใชเปนที่เก็บของหรือหองพักของศิษยวัด

การนําเอาฐานปทมมาใชเปนองคประกอบตกแตงสวนฐานอาคาร  สันนิษฐานวาคงจะเปนการบง
บอกถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารอยางหนึ่ง  เน่ืองจากฐานอาคารของกุฏิพระสงฆโดยทั่วไปมักจะไมมีการ
ตกแตงใดๆ หรือหากมีก็จะเปนเพียงฐานบัวคว่ําในระดับพื้นดินเทานั้น  ดังนั้นการนําเอาฐานปทมซึ่งมี
การตกแตงที่มากกวามาใชเปนองคประกอบจึงแสดงถึงวาเปนอาคารที่มีฐานานุศักดิ์สูงกวา  แตก็พบวา
ในทุกตําหนักจะไมมีการใชเปนฐานสิงหหรือฐานบัวลูกแกวมาตกแตงฐานอาคารเลย  คงเปนเพราะฐาน
เหลานั้นถือเปนองคประกอบที่มีฐานานุศักดิ์สูง  ดังนั้นการใชเปนองคประกอบตกแตงจึงพบแตเพียงใน
พระที่นั่งหรือวังของพระมหากษัตริย และอาคารในเขตพุทธาวาส เชน โบสถหรือวิหารตางๆ เทานั้น

                                                                                             

*  ฐานอาคาร คือ สวนของอาคารนับตั้งแตระดับพ้ืนดินขึ้นไปจนถึงระดับพ้ืนหอง



๒๑๗

ภาพที่ ๔-๑๒  :  ลักษณะฐานอาคารของกุฏิสงฆทั่วไป และอาคารในเขตพุทธาวาส

กุฏิสงฆคณะ ๒  วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร พระอุโบสถ  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ภาพลายเสนที่ ๔-๔  :  รูปดานของตําหนักวาสุกรี แสดงสัดสวนของเรือนและหลังคาที่สัมพันธกัน

๒.๒) เรือนอาคาร *  แบงองคประกอบที่ทําการศึกษาเปน ๒ สวน ไดแก
ก. ผนัง  เปนผนังฉาบปูนเรียบ ทาสีขาว มีลักษณะลมสอบเขาหาสวนยอดของอาคาร  

ซึ่งผนังของอาคารในสวนนี้จะเห็นไดวามีความสูงมาก คงเปนเพราะตองการใหมีสัดสวนที่รับกันกับ   
หลังคาทรงจั่วที่มีความสูงมากเชนเดียวกัน

                                                                                             

*  เรือนอาคาร คือ สวนของอาคารนับตั้งแตระดับพื้นหองขึ้นไปจนถึงระดับยอดบนสุดของผนัง



๒๑๘

ภาพที่ ๔-๑๓  :  ลักษณะชองเปดประตูหนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

พระที่นั่งทรงผนวช
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ข. ประตู หนาตาง  จะเจาะเปนชองเปดอยูระหวางชวงเสา มีลักษณะเปนชองรูป     
สี่เหลี่ยมผืนผาทรงสูง ลมสอบเล็กนอย  บริเวณกรอบโดยรอบของชองเปดจะพบวาไมมีการทําเปนซุม
ประตูหรือซุมหนาตางเลย  จะมีก็เพียงแตทําเปนลอกบัวปูนเทานั้น คงเปนเพราะไมตองการใหอาคารมี
ฐานานุศักดิ์เทียบเทากับอาคารในเขตพุทธาวาสดวยนั่นเอง

๒.๓) ยอดอาคาร *  เปนหลังคาจั่วทรงสูงผืนเดียวคลุมตลอดอาคาร  ไมนิยมมีซอนชั้นหลังคา 
เพราะถือตามธรรมเนียมโบราณวาการซอนชั้นน้ันใชเฉพาะกับตําหนักของเจานายตั้งแตชั้นเจาฟาขึ้นไป
เทานั้น๑๑  ดังนั้นจึงใชการซอนตับหลังคาแทนเพื่อชวยลดขนาดของผืนหลังคาลง  สวนบริเวณหนาจ่ัวจะ
ประดับเครื่องลํายอง ชอฟา ใบระกา หางหงส ลงรักปดทองทั้งหมด  ซึ่งถือเปนองคประกอบที่ใชเฉพาะ
กับอาคารที่มีฐานานุศักดิ์สูงเทานั้น เชน พระที่นั่ง พระตําหนัก หรืออาคารในเขตพุทธาวาส เปนตน  โดย
ในกุฏิพระสงฆทั่วไปพบวาจะตกแตงหนาจ่ัวดวยปูนปนเปนปูนหลบหลังคาหรือปนลมอยางงายๆ เทานั้น 
แตในกุฏิพระที่มีสมณศักดิ์สูงๆ บางหลังจะพบวามีการใชเครื่องลํายองมาตกแตงดวยเชนกัน  แตก็จะไมมี
การลงรักปดทองเหมือนในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชเลย ตัวอยางเชน กุฏิพระตําหนัก วัดสระเกศ     
ราชวรมหาวิหาร เปนตน

                                                                                             

*  ยอดอาคาร คือ สวนของอาคารนับตั้งแตระดับยอดบนสุดของผนังขึ้นไปจนถึงระดับยอดบนสุดของหลังคา
๑๑  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ ๒๖ เร่ืองตํานานวังเกา (พระนคร : โรง

พิมพโสภณพิพรรฒธนากร, ๒๔๖๖), หนา ๓๕.



๒๑๙

ภาพลายเสนที่ ๔-๕  :  องคประกอบตางๆ ของหลังคาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี

ภาพที่ ๔-๑๔  :  เปรียบเทียบลักษณะเครื่องปดเครื่องมุงของกุฏิในแตละประเภท

กุฏิพระสงฆทั่วไป
วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

กุฏิพระตําหนัก
วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

พระที่นั่งทรงผนวช
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

สําหรับสวนหนาบันพบวา มักจะไมทําการตกแตงใดๆ แตจะปลอยใหเรียบเกลี้ยง เหมือนกุฏิ
พระสงฆอ่ืนๆ ยกเวนในตําหนักบางหลังที่จะมีการปนปูนประดับกระจกสี แตลวดลายที่ใชก็จะเปน
สัญลักษณแสดงตําแหนงของสมเด็จพระสังฆราชเทานั้น

วัสดุมุงหลังคาจะใชกระเบื้องดินเผาปลายมนเปนหลัก โดยมีการใชกระเบื้องดินเผาเคลือบสีมามุง
สลับรวมดวย เชน พระที่นั่งทรงผนวช เพ่ือแสดงใหเห็นวาเปนอาคารที่มีความสําคัญกวากุฏิพระสงฆ
โดยทั่วไป

(ที่มา : สมใจ นิ่มเล็ก, เครื่องบนและ
         งานประดับของสถาปตยกรรม
        ไทย, หนา ๕๗.)



๒๒๐

ภาพที่ ๔-๑๕  :  ลักษณะหนาบันตางๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบทรงไทยประเพณี

พระกฏิในหมูพระที่นั่งทรงผนวช   วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช   วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ตําหนักวาสุกรี   วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๒๒๑

ภาพที่ ๔-๑๖  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบจีน

รูปดานหลัง  พระที่นั่งสีตลาภิรมยรูปดานขาง  พระที่นั่งสีตลาภิรมย

๔.๔.๒  รูปแบบจีน

เปนรูปแบบที่นิยมสรางในสมัยรัชกาลที่ ๒ และรัชกาลที่ ๓ เปนอันมาก  โดยพบวามักจะสราง
ขึ้นกับบานเรือนคหบดีชาวจีนในเมืองไทยเปนสวนใหญ รวมทั้งตําหนักและพระที่นั่งตางๆ ภายใน     
พระบรมมหาราชวัง โดยเฉพาะในสวนขวาซึ่งจะเรียกอาคารประเภทนี้วา “เกงจีน” ๑๒ สําหรับตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบสถาปตยกรรมแบบจีนก็มีเพียงหลังเดียว คือ

- พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ลักษณะโดยทั่วไปจะเปนตําหนักสูง ๔ ชั้น กออิฐถือปูน ฐานอาคารจะเปนผนังเรียบตอเนื่องกับ
ตัวเรือนยาวตลอดจนถึงหลังคา มีชองเปดเปนบานไมขนาดเล็ก แกะสลักลวดลายกระบวนจีน สวนยอด
อาคารจะแบงยอยเปนหลังคาหลายหลัง เพ่ือชวยลดทอนขนาดของอาคารใหเล็กลง โดยมีหลังคาหลัก
เปนทรงปนหยาหันดานยาวออกมาทางดานหนาประดับสันหลังคาดวยลวดลายกานขดแบบจีนและมี
หลังคาสวนอ่ืนๆ เปนหลังคาจั่วไมมีไขรา ตกแตงปนลมดวยปูนปนเปนรูปจ่ัวยกสันสูงแบบจีนแท สวน
หนาบันมีการเขียนสีเปนลวดลายแบบจีนดวยเชนกัน

                                                                                             

๑๒  ไขแสง ศุขะวัฒนะ, วัดพุทธศาสนาที่ไดรับอิทธิพลศิลปะจีนในสมัยตนกรุงรัตนโกสินทร (กรุงเทพฯ : โรง
พิมพจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๒๖), หนา ๑๓.



๒๒๒

๔.๔.๓  รูปแบบเลียนอยางตะวันตก

รูปแบบอาคารชนิดนี้นิยมสรางขึ้นในสมัยรัชกาลที่ ๔ จนถึงตอนตนของรัชกาลที่ ๕  โดย
สันนิษฐานวาคงจะนําเอารูปแบบมาจากอาคารที่สรางขึ้นในประเทศที่เปนเมืองขึ้นของชาติตะวันตกตางๆ 
เชน สิงคโปร มลายู หรือชวา เปนตน มาเปนแบบอยางดังมีในพระนิพนธของสมเด็จฯ กรมพระยาดํารง
ราชานุภาพตอนหนึ่งทรงอธิบายไววา

“ ถึงรัชกาลที่ ๔  ผูมีบรรดาศักดิ์จึงเริ่มทําเรือนอยูเปนตกึกัน
แพรหลาย เรือนตึกที่สรางสมัยรัชกาลที่ ๔ ทําตามแบบเรือนอเมริกัน
ก็แตพระที่นั่งอิศเรศฯ องคเดียว  นอกจากนั้นมีแบบขึ้นใหมอีกอยาง
หนึ่ง จะเรียกอยางขอไปทีวา ตึกกะหลาปา คือตึกที่ไดแบบอยางจาก
เมืองชวาหรือสิงคโปรเปนตึก ๒ ชั้น  สัณฐานสี่เหลี่ยมรี  มีมุขบาง ไม
มีบาง ทรงหลังคาลาดกวาแบบเรือนไทย ทําฝารอบเอาเฉลียงไวใน
เรือน มีบันไดขึ้นขางนอกดวยยังถือคติวา ลอดใตถุนเปนอัปมงคล แต
กุฏิพระไมถือวาชั้นต่ําเปนใตถุน  แบบเรือนเชนวามานี้ยังมีตัวอยางที่
สรางชั้นเกา คือ  ตําหนักกรมสมเด็จพระปวเรศวริยาลงกรณ  ที่วัด
บวรนิเวศวิหาร ” ๑๓

ลักษณะโดยทั่วไปจะเปนตําหนักสูง ๒-๓ ชั้น กออิฐถือปูน ฐานอาคารเปนฐานปทมเตี้ยๆ เจาะ
ชองระบายอากาศโดยรอบสําหรับใชเปนใตถุน ตัวเรือนเปนผนังฉาบปูนเรียบตั้งตรงและยกเก็จเปนแนว
เสา  เจาะชองเปดเปนประตูหนาตางอยูระหวางชวงเสา โดยตัวบานเปนไม มีลูกฟกเปนบานกระทุงเกล็ด
ระบายอากาศ และลักษณะเดนของตําหนักรูปแบบนี้คือสวนหลังคาที่มีลักษณะเปนหลังคา ๒ ตับ โดยตับ
ลางจะเปนหลังคากันสาดรอบ สวนตับบนจะเปนหลังคาทรงจั่วชนิดไมมีไขรา แตจะเปนหนาบันกออิฐ
ฉาบปูนเรียบที่เรียกวา “แบบกระเทเซ” แทน ซึ่งตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบไดแก

- ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

แตก็มีบางตําหนักที่มีลักษณะอาคารแบบเดียวกัน แตใชหลังคาเปนทรงปนหยาแทน  โดย
ตัวอยางที่พบ คือ

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม

                                                                                             

๑๓  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, สาสนสมเด็จ เลม ๒๖, หนา ๑๕๑.



๒๒๓

ภาพที่ ๔-๑๗  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบเลียนอยางตะวันตก

ตําหนักอรุณ
วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ตําหนักเดิม
วัดบวรนิเวศวิหาร

ภาพที่ ๔-๑๘  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบเลียนอยางตะวันตก แบบมีหลังคาปนหยา

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)   วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม



๒๒๔

ภาพที่ ๔-๑๙  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบตะวันตกในชวงตน

ตําหนักบัญจบเบญจมา  วัดบวรนิเวศวิหารตําหนักจันทร   วัดบวรนิเวศวิหาร

๔.๔.๔  รูปแบบตะวันตก

เปนตําหนักที่สรางขึ้นโดยไดรบอิทธิพลของสถาปตยกรรมตะวันตกเขามาอยางเต็มที่ ทําให    
รูปแบบของอาคารนั้นแตกตางจากเดิมไปอยางชัดเจนทั้งรูปทรงและการตกแตงตางๆ ประกอบกับการรับ
เอาวัสดุและเทคโนโลยีการกอสรางใหมๆ เขามาก็มีผลทําใหเกิดการเปลี่ยนแปลงของรูปแบบอาคารไป
อีกดวย ซึ่งจากการศึกษารูปแบบของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในกลุมน้ีพบวาสามารถจําแนกออกได
เปน ๒ กลุมตามชวงเวลา คือ

๑) ชวงตน
เปนตําหนักที่สรางขึ้นในชวงสมัยรัชกาลที่ ๕ ถึงรัชกาลที่ ๖ อันเปนเวลาที่ประเทศไดมีการติดตอ

สัมพันธกับชาติตะวันตกเปนอยางมาก จึงทําใหรูปแบบของอาคารมีความเปนตะวันตกอยางชัดเจน ซึ่ง
ลักษณะทั่วไปจะเปนตําหนักกออิฐถือปูนสูง ๒ ชั้น ยกฐานเปนใตถนุ เจาะชองระบายอากาศโดยรอบ   
ตกแตงฐานดวยบัวแบบตะวันตกลักษณะเปนฐานปทม ตัวเรือนเปนผนังฉาบปูนทาสี และยกเก็จเปนแนว
เสา นิยมเซาะรองปูนฉาบเปนแนวยาวตามผนังและเสา บริเวณชองประตูหนาตางจะปนปูนเปนซุมอยู
โดยรอบ สวนตัวบานจะเปนบานเปดคูไมมีลูกฟกเปนบานกระทุงเกล็ดระบายอากาศ และมีชองแสงหรือ
ชองระบายอากาศอยูดานบนของทุกบานดวย ยอดอาคารมีหลังคาเปนทรงปนหยา ประดับเชิงชายดวย
ไมฉลุแบบขนมบังขิงอยูโดยรอบ ซึ่งตัวอยางตําหนักสมเดจ็พระสังฆราชที่พบ ไดแก

- ตําหนักจันทร วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร



๒๒๕

ภาพที่ ๔-๒๐  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบตะวันตกในชวงปลาย
ตําหนักคอยทาปราโมช  วัดบวรนิเวศวิหารกุฏิสุวรรณทัต  วัดมกุฎกษัตริยาราม

๒) ชวงปลาย
เปนตําหนักที่สรางตั้งแตสมัยรัชกาลที่ ๗ ลงมา อันเปนชวงที่ประเทศไดรับเอาวัสดุและ

เทคโนโลยีการกอสรางใหมๆ เขามา โดยเฉพาะคอนกรีตเสริมเหล็กซึ่งมีผลตอรูปแบบสถาปตยกรรมใน
ชวงเวลาหลังน้ีมาก ประกอบกับอาคารในชวงนี้ไดรับการออกแบบโดยสถาปนิกชาวไทยที่กลับมาจาก
การศึกษาในประเทศยุโรป จึงทําใหรูปแบบอาคารไดถูกปรับเปลี่ยนใหมีความเหมาะสมกับ
สภาพแวดลอมและการอยูอาศัยของคนไทยมากขึ้น แตก็ยังคงเคาโครงของสถาปตยกรรมตะวันตกอยู

ลักษณะโดยทั่วไปจะเปนตําหนักสูง ๒ ชั้น  โครงสรางเปนเสาและคานคอนกรีตเสริมเหล็ก ผนัง
เปนกออิฐฉาบปูนทาสี ซึ่งทําใหมีความหนาของผนังนอยลงจากเดิมมาก ฐานอาคารเปนฐานเขียงยกสูง
เพียงเล็กนอย  ตัวเรือนเปนผนังเรียบมียกเก็จเปนแนวเสาบางบางตําหนัก ประตูหนาตางเปนบานเปดคู
ไม ลกูฟกมีทัง้เปนเกลด็ระบายอากาศและลกูฟกไมกระดานดนุ มีชองแสงอยูดานบนของบาน และหลงัคา
มีทัง้เปนหลงัคาปนหยาและหลงัคาคอนกรตีเสรมิเหลก็พืน้เรียบ (FLAT SLAB) โดยยืน่ชายคาออกมารอบ
อาคารเพื่อกันแดดกันฝน ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ ไดแก

- กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร

จะเห็นไดวาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางขึ้นในชวงปลายจะมีรูปแบบที่เรียบงายกวาในชวง
ตนเปนอยางมาก  ซึ่งนาจะมีสาเหตุมาจากตําหนักที่สรางในชวงตนน้ันจะเปนตําหนักที่ประทับของ
สมเด็จพระสังฆราชที่เปนเชื้อพระวงศทั้งสิ้น ดังนั้นการประดบัตกแตงอาคารจึงมีการทําใหสมพระเกียรติ
มากกวาตําหนักที่เปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชที่มาจากสามัญชนในชวงปลายนั่นเอง



๒๒๖

ภาพที่ ๔-๒๑  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประยุกต

ตําหนักสมเด็จฯ  วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

๔.๔.๕  รูปแบบไทยประยุกต

เปนตําหนักที่สรางขึ้นในสมัยรัชกาลที่ ๙  โดยเปนการนําเอารูปแบบของอาคารแบบไทย
ประเพณีมาปรับเปลี่ยนใหมีรูปแบบที่เรียบงายขึ้น พรอมทั้งไดนําเอาวัสดุและเทคโนโลยีการกอสราง  
สมัยใหมมาประกอบกัน  ทําใหเกิดเปนรูปแบบอาคารขึ้นใหมที่เ ม่ือมองดูจากภายนอกจะยังคงมี
ความรูสึกถึงความเปนสถาปตยกรรมไทยอยู  ซึ่งลักษณะอาคารโดยทั่วไปจะเปนตําหนักสูง ๒ ชั้น มีฐาน
อาคารเปนฐานปทม ตัวเรือนเปนผนังเรียบ ยกเก็จเปนแนวเสา ประตูหนาตางเปนบานเปดลูกฟกกระจก 
เพ่ือใหไดรับแสงสวางจากภายนอกไดเต็มที่ สวนยอดอาคารมีหลังคาเปนจ่ัวทรงสูง บริเวณเครื่องปด
เครื่องมุงเปนรวยระกาหรือปนลมคอนกรีต  และหนาบันตกแตงดวยปูนปนเปนลวดลายงายๆ  เชน ลาย
จ่ัวพรหมพักตรหรือลายพุมขาวบิณฑหนาสิงห เปนตน  ตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ ไดแก

- กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
- ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร



๒๒๗

๔๔..๕๕    ลัลักกษษณณะะโโคครรงงสสรราางงออาาคคาารร

๔.๕.๑  โครงสรางหลัก
หมายถึง ระบบการกอสรางโดยองครวมของอาคาร อันเกิดจากการนําเอาวัสดุกอสรางตางๆ มา

ประกอบกันขึ้นเปนโครงอาคาร ดวยวิธีการกอสรางอยางเปนระบบ ซึ่งจากการศึกษาตัวอยางของตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราช พบวาระบบโครงสรางที่นํามาใชจะสอดคลองไปกับวัสดุและเทคโนโลยีการกอสราง 
ในชวงเวลานั้นเปนหลักซึ่งสามารถสรุปออกมาไดเปน ๒ ระบบ คือ

๑)  ระบบผนังรับนํ้าหนัก  (WALL BEARING SYSTEM)
เปนระบบโครงสรางที่ใชอิฐเปนวัสดุรับแรง โดยนํามากอเรียงซอนกันและใชปูนสอเปนตัว

ประสานอิฐแตละกอนแลวจึงใชปูนหมักหรือปูนตําเปนวัสดุฉาบปดผิวอีกชั้นหน่ึง ซึ่งโครงสรางสวนนี้จะ
ทําหนาที่รับนํ้าหนักที่ถายเทลงมาจากโครงสรางหลังคาและโครงสรางพื้นโดยตรงในลักษณะที่เฉลี่ยแรง
ออกไปยังอิฐทุกกอนที่กอเรียงกันเปนผืนผนังอยู ดังน้ันจึงพบวาอาคารที่ใชโครงสรางระบบนี้จะมีผนังที่
หนามากคือประมาณ ๔๐-๕๐ เซนติเมตร และจะไมสามารถเจาะชองเปดไดกวางมากนักดวย

และเน่ืองจากโครงสรางหลังคาและโครงสรางพื้นของตําหนักสวนมากยังคงใชไมเปนหลัก จึงพบ
วาภายในผนังรับนํ้าหนักมักจะมีการใชเสาไมเสริมอยูภายใน เพ่ือทําหนาที่ยึดเชื่อมตอกับโครงสรางไม
ตางๆ ใหเกิดความแข็งแรงมากยิ่งขึ้น

ระบบผนังรับนํ้าหนักนี้พบวามักจะใชกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีชวงกวางไมเกิน ๔-๕ 
เมตร เน่ืองจากความสามารถในการพาดชวงกวางของโครงสรางไมนั้นยังมีขีดจํากัดอยู ดังนั้นจึงพบวาใน
อาคารที่ตองการความกวางมากๆ อันไดแกหอประชุมสงฆตางๆ นั้นจึงมักจะมีการสรางเสารวมในขึ้น
ภายใน ซึ่งจะมีลักษณะเปนเปนเสากออิฐถือปูนหรือเสาไมกลมวางเสริมเปนแนวรอบอยูภายในหอง ซึ่ง
ตามแนวเสารวมในนี้ก็จะเปนตําแหนงที่มีการลดตับหลังคาดวย ตัวอยางอาคารที่พบเชน ตําหนักสมเด็จ

ภาพลายเสนที่ ๔-๖  :  ลักษณะโครงสรางระบบผนังรับน้ําหนัก
(ที่มา  :  Francis D.K. Ching, Building Construction Illustrated 2nd Edition, p. 2.13.)



๒๒๘

ภาพลายเสนที่ ๔-๗  :  เปรียบเทียบลักษณะหลังคาของอาคารที่มีเสารวมใน และไมมีเสารวมใน
ไมมีเสารวมในมีเสารวมใน

ภาพที่ ๔-๒๒  :  ลักษณะอาคารที่มีเสารวมใน ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ

พระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ, ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธฯ, ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)  วัดราช
ประดิษฐฯ  เปนตน

โครงสรางระบบผนังรับนํ้าหนักนี้นั้นแตเดิมจะใชกับพระอุโบสถ พระวิหาร หรือพระที่นั่งองค
สําคัญๆ เทานั้น สวนอาคารบานพักอาศัยตางๆ ก็จะใชเปนระบบเสาและคานที่ทําจากไมทั้งหมด     
เน่ืองจากเปนโครงสรางที่ทําไดสะดวกรวดเร็วและเหมาะสมกับสภาพภูมิอากาศมากกวาการกออิฐถือปูน 
ดังมีปรากฏในพระนิพนธของสมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ ตอนหนึ่งความวา



๒๒๙

“... ในกรุงรัตนโกสินทรเม่ือกอนสมัยรัชกาลที่ ๓ นอกจากพระราช
มณเฑียรแลว ยังอยูเรือนไมทั้งนั้น เชน ตําหนักรักษาในพระราชวัง
หลวงก็ดี วังเจาและบานขุนนางก็ดี แมกุฏิพระ เชน วัดมหาธาตุ และ
วัดพระเชตุพนก็ดี ลวนเปนเรือนไมแบบเรือนไทยทั้งนั้น...” ๑๔

แตเน่ืองจากไมนั้นเปนวัสดุที่เสื่อมสภาพไดรวดเร็วและงายกวาอิฐทําใหตองมีการบูรณะซอมแซม
อยูเปนประจํา ดังนั้นเม่ือถึงในสมัยรัชกาลที่ ๓  พระองคจึงทรงโปรดเกลาฯ ใหทําการปฏิสังขรณพระ
อารามตางๆ โดยเฉพาะกุฏิพระสงฆที่เดิมเปนเรือนไมอยูนั้น ทรงใหรื้อลงและสรางใหมเปนกุฏิกออิฐถือ
ปูนทั้งหมด จึงพบวาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ทําการศึกษานั้นลวนแตเปนอาคารกออิฐถือปูนทั้งหมด
เพราะตางก็ถูกสรางหรือบูรณะขึ้นตั้งแตสมัยรัชกาลที่ ๓ ลงมาทุกหลัง

๒)  ระบบเสาและคาน  (POST & LINTEL SYSTEM)
เปนระบบโครงสรางที่ใชกับบานพักอาศัยแบบเรือนไทยมาตั้งแตอดีตแลว โดยจะใชไมเปนวัสดุ

หลักของโครงสราง แตเน่ืองจากไมนั้นผุพังไดงายดังที่ไดกลาวมาแลว จึงทําใหมีการใชอิฐเขามาเปนวัสดุ
กอสรางแทนพรอมกับการใชโครงสรางระบบผนังรับน้ําหนักดวย แตในชวงปลายสมัยรัชกาลที่ ๕  วัสดุ
กอสรางประเภทเฟอรโรคอนกรีต (คอนกรีตเสริมเหล็ก)  ไดเริ่มเขามาสูเมืองไทย๑๕ ทําใหเริ่มมีการ    
กลับมาใชโครงสรางระบบเสาและคานอีกครั้ง เน่ืองจากคอนกรีตเสริมเหล็กนี้มีความสามารถในการพาด
ชวงกวางไดมากและเปนวัสดุที่ทนทาน ซึ่งตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางดวยคอนกรีตเสริมเหล็กใน
ชวงแรกๆ นั้น จะพบวายังคงสรางเปนอาคารที่มีคานชวงสั้นๆ และกอผนังหนาเพื่อรับคานโครงสรางอยู 
เชน ตําหนักอรุณ เปนตน  เพราะความรูความเขาใจเกี่ยวกับโครงสรางลักษณะนี้ยังมีไมมากนัก         
จนกระทั่งถึงในสมัยรัชกาลที่ ๖ จึงพบวามีการใชโครงสรางระบบนี้ไดอยางเต็มที่ คือสามารถใชกับอาคาร
ที่มีชวงกวางมากๆ ได เชน ตําหนักเพชร และตึกพักตรพิมลพรรณ เปนตน ซึ่งตําหนักเหลานี้จะมี
ลักษณะสําคัญคือ จะมีผนังที่บางประมาณ ๑๐-๒๐ เซนติเมตร และมีชองเปดที่มีขนาดใหญ เน่ืองจาก
โครงสรางที่ทําหนาที่รบัน้ําหนักจากหลังคาและพื้นน้ันเปนเสาและคานแทนผนังแบบเดิม จึงทําใหผนังกอ
อิฐจึงทําหนาที่เปนเพียงสวนปดผิวของอาคารเทานั้น ซึ่งไมจําเปนตองมีความหนามากดังเดิม ซึ่งมีผลทํา
ใหการกอสรางทําไดสะดวกรวดเร็วมากยิ่งขึ้น

                                                                                             

๑๔  สมเด็จฯ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, สาสนสมเด็จ เลม ๒๒, หนา ๗๑.
๑๕  ผุสดี ทิพทัส และมานพ พงศทัต, บานในกรุงเทพฯ รูปแบบและการเปลี่ยนแปลงในรอบ ๒๐๐ ป (พ.ศ.

๒๓๒๕-๒๕๒๕) (กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย), หนา ๑๗๔.



๒๓๐

ภาพลายเสนที่ ๔-๘  :  ลักษณะโครงหลังคาแบบ
                            เครื่องประดุผสมจันทัน

   ( ที่มา  :  สมใจ นิ่มเล็ก, เครื่องประดุและ
          กระเบื้องกาบู, หนา ๔๐.)

๔.๕.๒  โครงสรางหลังคา
หมายถงึ สวนของโครงสรางทีอ่ยูเหนือยอดผนงัของอาคารขึน้ไป ซึง่ทําหนาทีร่บันํ้าหนกัของวัสดุ

มุงหลังคาดานบนแลวถายเทลงสูโครงสรางหลักของอาคารที่อยูดานลาง ซึ่งจากการศึกษาพบวาตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราชโดยทั่วไปจะใชโครงสรางหลังคาอยู ๔ แบบ คือ

๑)  โครงหลังคาแบบเครื่องประดุผสมจันทัน๑๖

เปนโครงสรางที่ทําดวยไมมีลักษณะเปนโครงสามเหลี่ยมทรงจั่ว ภายในโครงจั่วแตละชุดจะ
ประกอบดวย ขื่อเอกทําหนาที่เปนคานพาดชวงกวางของหองโดยจะวางอยูบนยอดของผนังหรือเสา และ
ตั้งเสาตุกตาอยูดานบนทําหนาที่รับขื่อโทซ่ึงจะมีเพียงชั้นเดียว และตั้งด้ังอยูกึ่งกลางดานบนของขื่อโท
เพ่ือรับอกไกที่อยูบนสุด โดยมีจันทันวางพาดอยู ๒ ชวงคือ ระหวางอกไกกับขื่อโทและขื่อโทกับขื่อเอก 
สวนแปที่ใชกับโครงหลังคาชนิดนี้จะมีอยู ๒ แบบคือ แปหนาตัดสี่เหลี่ยมจัตุรัสจะใชเปนแปหัวเสาตรง
ตําแหนงของขื่อเอกและแปงวงตรงตําแหนงของขื่อโท และแปหนาตัดสี่เหลี่ยมผืนผาที่จะใชเปนแปลาน 
วางบนจันทันที่เพลาะสันดานบนเปนรอง  ซึ่งจํานวนของแปลานนั้นจะมากนอยก็ขึ้นอยูกับความกวาง
ของขื่อหรือความกวางของตัวอาคาร

โครงสรางหลังคาชนิดนี้พบวาจะใชกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ตองการชวงกวางของหอง
มาก เชน

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
- ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

                                                                                             

๑๖  สมใจ นิ่มเล็ก, เครื่องประดุและกระเบ้ืองกาบู (กรุงเทพฯ: โรงพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖),
หนา ๑๑.



๒๓๑

๒)  โครงหลังคาแบบขื่อกับจันทัน๑๗

เปนโครงสรางที่ทําดวยไมเชนเดียวกัน โดยมีลักษณะเปนโครงสามเหลี่ยมทรงจั่ว ภายในโครงจั่ว
แตละชุดจะประกอบดวย ขื่อเอกวางพาดอยูบนผนังของหอง มีด้ังหรือใบด้ังตั้งอยูบนกึ่งกลางของขื่อเอก
เพ่ือรับอกไกและมีจันทันวางพาดระหวางอกไกยาวตลอดจนถึงปลายขื่อเอก สวนแปนั้นจะเปนแปหนาตัด
สี่เหลี่ยมจัตุรัสเฉพาะแปหัวเสาเทานั้น สวนแปงวงและแปลานจะเปนแปหนาตัดสี่เหลี่ยมผืนผาทั้งหมด 
วางบนจันทันที่เพลาะสันดานบนเปนรอง

จะเห็นไดวาโครงหลังคาแบบขื่อกับจันทันนี้จะแตกตางกับโครงหลังคาแบบเครื่องประดุผสม
จันทันตรงที่ไมมีเสาตุกตาและขื่อโทรองรับอีกชั้นหนึ่งจึงทําใหพาดชวงกวางไดนอยกวา ดังนั้นจึงพบวา
โครงหลังคาชนิดนี้มักถูกใชกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีความกวางของหองไมมากนัก ตวัอยางเชน

- พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
- กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปนตน

                                                                                             

๑๗  สมใจ นิ่มเล็ก, เครื่องประดุและกระเบื้องกาบู, หนา ๑๑-๑๔.

ภาพลายเสนที่ ๔-๙  :  ลักษณะโครงหลังคา
                            แบบขื่อกับจันทัน

  ( ที่มา  :  สมใจ นิ่มเล็ก, เครื่องประดุและ
        กระเบื้องกาบู, หนา ๔๑.)



๒๓๒

ภาพที่ ๔-๒๓  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีโครงสรางหลังคาแบบปนหยา

ตําหนักบัญจบเบญจมา  วัดบวรนิเวศวิหาร

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา)  วัดราชประดิษฐฯ

๓)  โครงหลังคาแบบปนหยา
เปนโครงสรางที่ทําดวยไมประกอบดวยอะเสที่วางบนยอดผนังวิ่งอยูโดยรอบอาคาร และขื่อที่วาง

พาดตามความกวางของหองเพ่ือรับดั้งที่ตั้งบนกึ่งกลางของขื่อที่ใชรับอกไก โดยมีจันทันวางพาดระหวาง
อกไกยาวตลอดจนถึงอะเส และสวนดานสกัดของอาคารจะมีตะเฆสันวางจากปลายอกไกที่ถูกรนใหเขาไป
อยูดานในของอาคารพาดทะแยงลงมาที่มุมของอาคารทั้งสองขาง แลวจึงฝากจันทันพรางอยูระหวาง
ตะเฆสัน โดยที่สันดานบนของจันทันและตะเฆสันทุกตัวตองอยูที่ระดับเดียวกันแลวจึงพาดแปหรือระแนง
อยูดานบนอีกชั้นหน่ึง

โครงหลังคาแบบนี้นั้นเริ่มเปนที่นิยมสรางหลังจากที่รูปแบบสถาปตยกรรมตะวันตกเขามามี   
อิทธิพลตอการกอสรางอาคาร  โดยตัวอยางตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่พบ เชน

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักจันทร วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักบัญจบเบญจมา วัดบวรนิเวศวิหาร เปนตน

๔)  โครงหลังคาแบบพื้นเรียบ
เปนโครงสรางที่ทําดวยคอนกรีตเสริมเหล็กเทเปนพ้ืนเรียบตลอดทั้งผืนหลังคา โดยมการเทคาน

คอนกรีตเสริมเหล็กเปนอะเสรัดรอบอาคารเพื่อทําหนาที่รับนํ้าหนักของพื้นหลังคาแลวถายลงสูเสาและ
ฐานรากดานลาง  ซึ่งหลังคาชนิดนี้นั้นมีขอดีคือสามารถขึ้นไปใชงานบนหลังคาได แตก็มีขอเสียคือทําให
หองที่อยูดานบนติดผืนหลังคาจะรอนมาก เพราะรับแดดโดยตรง



๒๓๓

ภาพที่ ๔-๒๔  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีโครงสรางหลังคาแบบพื้นเรียบ
ตึกพักตรพิมลพรรณ  วัดบวรนิเวศวิหาร

โครงหลังคาแบบนี้เริ่มมีการสรางตั้งแตในชวงปลายสมัยรัชกาลที่ ๗ เปนตนมา๑๘ ดังนั้นจึงพบวา
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่ใชโครงหลังคาชนิดนี้จึงเปนตําหนักที่มีโครงสรางเปนระบบเสาและคาน   
ทั้งหมด โดยมีตัวอยางที่พบ ไดแก

- ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร

                                                                                             

๑๘  ผุสดี ทิพทัส และมานพ พงศทัต, บานในกรุงเทพฯ, หนา ๓๕๑.



๒๓๔

พระที่นั่งทรงผนวช
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนราม

ตําหนักจันทร
วัดบวรนิเวศวิหาร

ภาพที่ ๔-๒๕  :  ฐานอาคารของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๔๔..๖๖    อองงคคปปรระะกกออบบตตกกแแตตงงททาางงสสถถาาปปตตยยกกรรรรมม

เปนการศึกษาวิเคราะหถึงการนํามาใชซึ่งองคประกอบตางๆ ของอาคารที่แสดงใหเห็นถึงนัย
สําคัญแหงฐานานุศักดิ์ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีการตกแตงอันวิจิตรงดงามกวากุฏิพระสงฆทั่ว
ไปพรอมทั้งยังแฝงไวดวยคติและความหมายตางๆ ดวย  ซึ่งสามารถแยกองคประกอบที่ทําการศึกษา
ออกไดเปน ๖ สวน  ไดแก

๑) ฐานอาคาร ๔) บานประตู หนาตาง
๒) เสา ๕) หนาบัน
๓) ซุมประตู หนาตาง ๖) ฝาเพดาน

๔.๖.๑  ฐานอาคาร
ในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีชั้นเดียว พบวาฐานอาคารจะยกสูงมากเพื่อใชเปนหองเก็บของ

หรือที่พักของศิษยวัด  สวนในตําหนักที่มีความสูงตั้งแต ๒ ชั้นขึ้นไป มักจะทําเปนฐานเตี้ยๆ ลักษณะเปน
ใตถุนเพื่อใชระบายอากาศเทานั้น  คงเพื่อใหมีความสูงสัมพันธกับสัดสวนของอาคารในแตละชนิดนั่นเอง

ฐานอาคารที่ใชสวนมากจะเปนฐานปทม  โดยมีบัวคว่ําอยูระดับพื้นดินและมีบัวหวายอยูในระดับ
พ้ืนหองดานบน และบริเวณทองไมจะเจาะเปนชองเปดสําหรับเปนประตูหรือหนาตางระบายอากาศดวย



๒๓๕

ภาพที่ ๔-๒๖  :  ลักษณะเสาภายนอกของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามตําหนักอรุณ  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ภาพที่ ๔-๒๗  :  ลักษณะเสาภายในของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๔.๖.๒  เสา
เสาที่พบอยูบริเวณภายนอกตําหนักสมเด็จพระสังฆราช โดยมากจะทําเปนเสาเก็จยื่นออกมาจาก

แนวผนังเทานั้น เน่ืองจากตําหนักสวนมากจะไมมีระเบียงหรือเฉลียงรอบดังน้ันจึงมักไมทําเปนเสาลอย
ออกมา  สวนในตําหนักที่มีระเบียงอยูดานหนา เชน ตําหนักวาสุกรี ก็จะมีการกอเสาขึ้นเพื่อรับหลังคา 
โดยลักษณะของเสาจะมีหนาตัดเปนรูปสี่เหลี่ยม ปลายเสาจะเรยีวเล็กนอย เพ่ือใหรับกับผนังที่สอบของ
อาคาร และตัวเสาก็จะไมมีการตกแตงใดๆ โดยจะเปนผิวฉาบปูนเรียบทาสีเทานั้น

สําหรับเสาภายในตําหนักพบวามีลักษณะเชนเดียวกับเสาภายนอก คือเปนเสาสี่เหลี่ยมสอบ
ปลายและไมมีการตกแตงใดๆ จะมีบางก็ตรงสวนทับหลังซึ่งเปนไมที่มีการลงรักปดทอง เชน ตําหนัก
สมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุฯ เปนตน



๒๓๖

ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพที่ ๔-๒๘  :  การตกแตงเสาภายในของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักอรุณ
วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ภาพที่ ๔-๒๙  :  การตกแตงหัวเสารูปแบบอื่นๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

 แตเฉพาะในตําหนักวาสุกรีพบวาเสาภายในจะตกแตงดวยการเขียนสีเปนลายโคมดอกพุดตาล
ตลอดทั้งเสา ซึ่งเปนการตกแตงเพ่ิมเติมในสมัยหลังเม่ือสมเด็จพระสังฆราช (ปุน ปุณฺณสิริ) ทรงไดใชเปน
หอประชุมสงฆสําหรับประชุมมหาเถรสมาคมแลว โดยแตเดิมคงเปนเพียงเสาฉาบปูนทาสีเรียบๆ เทานั้น

จะเห็นไดวาการตกแตงเสานั้นยังมีอีกหลายรูปแบบ เชน เปนแบบหัวเสาโรมัน เชน ตําหนักอรุณ 
หรือเปนเสาสี่เหลี่ยมยอมุม ประดับบัวหัวเสาและบัวฐานเสาที่ตําหนักเพชร เปนตน  ซึ่งในการตกแตงแต
ละแบบก็จะเนนใหมีความกลมกลืนไปกับรูปแบบของตําหนักนั้นๆ แตขอสังเกตก็คือจะมีตกแตงแตเฉพาะ
ในหอประชุมสงฆเทานั้น สวนตําหนักประทับมักจะไมมีเสาหรือหากมีเสาก็จะเปนเพียงเสาเรียบๆ ไมมี
การตกแตงใดๆ  คงเนื่องจากหอประชุมสงฆนั้นเปนเหมือนอาคารกึ่งสาธารณะที่ใชเปนหองประชุมและ
เสด็จออกตอนรับแขก จึงตองมีการตกแตงที่มีรายละเอียดมากกวาตําหนักที่ใชประทับอันมีความเปน  
สวนตัว และเนนความเรียบงายที่เหมาะสมกับสมณเพศดวย



๒๓๗

ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพที่ ๔-๓๐  :  การตกแตงซุมประตูหนาตางดวยการทําลอกบัวปูนอยูโดยรอบชองเปด

กุฏิสุวรรณทัต
วัดมกุฏกษัตริยาราม

ภาพที่ ๔-๓๑  :  การตกแตงซุมประตูหนาตางในรูปแบบตางๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักเพชร
วัดบวรนิเวศวิหาร

ตําหนักจันทร
วัดบวรนิเวศวิหาร

๔.๖.๓  ซุมประตู หนาตาง
ในตําหนกัสมเดจ็พระสงัฆราชทีมี่รปูแบบไทยประเพณนีัน้ พบวาจะไมมีการทําซุมประต ู หนาตาง

เลย จะพบก็เพียงแตการทําลอกบัวปูนตรงขอบชองเปดเทานั้น  สันนิษฐานวาคงไมตองการใหมีการ   
ตกแตงที่เทียบเทากับพระอุโบสถ พระวิหาร อันเปนอาคารในเขตพุทธาวาสที่มักจะทําซุมประตูหนาตาง
เปนซุมบันแถลงหรือซุมทรงมณทปตางๆ นั่นเอง สวนในหมูพระที่นั่งทรงผนวชที่มีการทําซุมประตู    
หนาตางนั้นก็เน่ืองจากกุฏิหลังน้ันเคยใชเปนที่ประทับของรัชกาลที่ ๕ ขณะทรงผนวชอยู ดังน้ันจึง
สามารถที่จะตกแตงไดอยางเต็มที่ สวนกุฏิหลังอ่ืนๆ ในหมูพระที่นั่งก็จะพบวาไมมีการทําซุมประตู     
หนาตาง เชนเดียวกัน

สวนในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบอ่ืนๆ จะพบวามีการทําซุมประตู หนาตาง อยูใน
หลายตําหนัก เชน ตําหนักจันทร ตําหนักเพชร กุฏิสุวรรณทัต เปนตน โดยรูปแบบของซุมก็จะมีลักษณะ
เปนปูนปนรูปเรขาคณิตที่เรียบงาย ตกแตงดวยลวดลายดอกไมแบบฝรั่ง แตก็จะมีรูปแบบที่แตกตางกับ
ซุมประตู หนาตางของอาคารในเขตพุทธาวาสดวยเสมอ



๒๓๘

พระที่นั่งทรงผนวช
วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ตําหนักวาสุกรี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

๔.๖.๔  บานประตู หนาตาง
ในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณีนั้นพบวาจะใชการตกแตงบานประตูและ

บานหนาตางเพื่อแสดงถึงนัยแหงฐานานุศักดิ์ของอาคารอยางชัดเจน โดยที่ตัวบานของทุกตําหนักจะมี
การลงรักปดทองเปนลวดลายดอกไมรวง ลายพุมขาวบิณฑ หรือลายไมมงคลตางๆ  และที่บริเวณนมอก
เลาก็จะมีการแกะสลักเปนลายดอกพุดตานดวย  ซึ่งการตกแตงเหลานี้กุฏิพระสงฆโดยทั่วไปจะไมมีการ
ทําเลยโดยจะทําเปนเพียงบานไมทาสีเรียบเทานั้น

และบริเวณกรอบเช็ดหนาพบวาจะมีการทําเปนหยองหนาตางอยูในทุกตําหนักดวย ซึ่งการใช
หยองหนาตางนี้จะพบแตเฉพาะในกุฏิพระสงฆที่มีสมณศักดิ์สูงตั้งแตชั้นพระราชาคณะขึ้นไปเทานั้น๑๙  
โดยใชความละเอียดของลวดลายที่ตกแตงอยูภายในเปนเครื่องบงบอกถึงลําดับของฐานานุศักดิ์ของกุฏิ
นั้นดวย  ซึ่งในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชพบวาจะมีการตกแตงลวดลายที่มีความละเอียดซับซอนมาก  
ที่สุด  โดยลายที่ใชก็จะเปนลายดอกพุดตาน พรอมทั้งมีการลงรักปดทองเปนลวดลายอยูที่บริเวณกรอบ
เช็ดหนาโดยรอบอีกดวย

                                                                                             

๑๙  ประชา แสงสายัณห, “กุฏิกออิฐถือปูน,” (วิทยานิพนธปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๐), หนา ๕๕๐.

ภาพที่ ๔-๓๒  :  การตกแตงบานประตู หนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่มีรูปแบบไทยประเพณี



๒๓๙

ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

ภาพที่ ๔-๓๓  :  การตกแตงหยองหนาตางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

มีขอสังเกตในการนําลวดลายมาใชประดับตกแตงตําหนักสมเด็จพระสังฆราชวามักจะใชลวดลาย
ธรรมชาติมาตกแตง เชน ลายดอกไม ใบไมหรือไมมงคลตางๆ  โดยจะไมมีการใชลวดลายในพุทธประวัติ
หรือที่สิ่งเกี่ยวของกับพระพุทธเจาเลย  เพราะถือวาลายเหลานั้นจะใชแตเฉพาะอาคารที่เปนสัญลักษณ
แทนองคพระสัมมาสัมพุทธเจาเทานั้น เชน พระอุโบสถ พระวิหาร หรือหอพระไตรปฎก เปนตน

สวนตําหนักท่ีมีรูปแบบอ่ืนๆ พบวาจะใชเปนบานเปดไมลูกฟกเปนบานกระทุงเกล็ดระบาย
อากาศเทานั้น ไมมีการตกแตงใดๆ เปนพิเศษ  สวนบานประตูหนาตางภายในก็อาจจะเปนบานไม     
แกะสลักลวดลาย เชน พระที่นั่งสีตลาภิรมย หรือตําหนักเดิม เปนตน



๒๔๐

ตําหนักเดิม  วัดบวรนิเวศวิหาร

ภาพที่ ๔-๓๔  :  ลักษณะหนาบันแบบเรียบของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักวาสุกรี  วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม

๔.๖.๕  หนาบัน
หนาบันถือเปนองคประกอบหลักที่มีความสําคัญและเปนจุดเดนของอาคารโดยเฉพาะในงาน

สถาปตยกรรมไทยที่มักจะไดรับการตกแตงใหมีความวิจิตรงดงาม ซึ่งจากการศึกษาพบวาตําหนักสมเด็จ
พระสังฆราชนั้นจะใชการตกแตงหนาบันเปนเครื่องแสดงถึงนัยสําคัญทางฐานานุศักดิ์ของอาคารดวย โดย
สามารถจําแนกลวดลายที่ใชในการประดับหนาบันออกเปนแบบตางๆ ไดดังนี้

๑)   แบบหนาบันเรียบ
เปนหนาบันที่ไมมีการตกแตงใดๆ เลยจะเปนเพียงผนังกออิฐถือปูนเรียบทาสีเทานั้น ซึ่งเปน

ลักษณะหนาบันที่พบไดในกุฏิพระสงฆทั่วไป แตพบวาเฉพาะในตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะมีการบง
บอกฐานานุศักดิ์ของอาคารโดยใชการตกแตงสวนเครื่องปดเครื่องมุงแทน เชน การใชเครื่องลํายองหรือ
การปนปูนหลบหลังคาที่มีลวดลายซับซอน เปนตน  ตัวอยางที่พบไดแก

- ตําหนักวาสุกรี วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
- ตําหนักเดิม วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช (แพ) วัดสุทัศนเทพวราราม

๒)   แบบลายสัญลักษณของสมเด็จพระสังฆราช
เปนการนําเอาสัญลักษณที่มีความเกี่ยวของกับองคสมเด็จพระสังฆราชมาใช เชน ตราตําแหนง

พระสังฆราช หรือตาลปตรพัดยศของสมเด็จพระสังฆราช เปนตน ซึ่งลวดลายที่นํามาใชจะเห็นไดวามี
ลักษณะที่เปนกลางคือไมเจาะจงวาเปนของสมเด็จพระสังฆราชองคหนึ่งองคใดโดยเฉพาะ เน่ืองจาก
ตองการที่จะแสดงใหเห็นวาเปนตําหนักที่ใชสําหรับสถิตของสมเด็จพระสังฆราชเทานั้น ตัวอยางที่พบ  
ไดแก

- ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์
- พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรดุสติวนาราม



๒๔๑

ตราตําแหนงพระสังฆราช

ภาพที่ ๔-๓๕  :  ลักษณะหนาบันที่นําตราตําแหนงพระสังฆราชมาประดับตกแตง

หนาบันตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์

ภาพที่ ๔-๓๖  :  ลักษณะหนาบันที่นําตาลปตรพัดยศของสมเด็จพระสังฆราชมาประดับตกแตง

พระที่นั่งทรงผนวช  วัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม

ตาลปตรพัดยศของสมเด็จพระสังฆราช



๒๔๒

ตําหนักคอยทาปราโมช  วัดบวรนิเวศวิหาร

ภาพที่ ๔-๓๗  :  ลักษณะหนาบันแบบลายสัญลักษณของผูสรางตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

ตําหนักเพชร  วัดบวรนิเวศวิหาร

๓)   แบบลายสัญลักษณของผูสราง
เปนการนําเอาตราสัญลักษณของบุคคลที่เปนผูสรางตําหนักถวายสมเด็จพระสังฆราชมาประดับ

ตกแตง เชน รูปวชิราวุธ ซึ่งเปนพระราชลัญจกรของรัชกาลที่ ๖ ในตําหนักเพชร  หรือตรากงจักร ซึ่งเปน
สัญลักษณของพระเจาบรมวงศเธอ กรมขุนวรจักรธรานุภาพ ในตําหนักคอยทาปราโมช เปนตน  โดยการ
ประดับหนาบันลกัษณะนี้ก็ถือเปนการอุทิศสวนกุศลของการสรางกุฏิใหแกผูสรางดวย  ซึ่งจะพบวากุฏิ
พระสงฆโดยทั่วไปที่มีผูสรางถวายก็มักจะทําการตกแตงหนาบันในลักษณะนี้เชนเดียวกัน ตัวอยางที่พบ
ไดแก

- ตําหนักเพชร วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตึกพักตรพิมลพรรณ วัดบวรนิเวศวิหาร
- ตําหนักคอยทาปราโมช วัดบวรนิเวศวิหาร
- กุฏิสุวรรณทัต วัดมกุฏกษัตริยาราม



๒๔๓

ตําหนักสมเด็จฯ  วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร

พระที่นั่งสีตลาภิรมย  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ภาพที่ ๔-๓๘  :  ลักษณะหนาบันแบบอื่นๆ ของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๔)   แบบลายอื่นๆ
เปนการนําเอาลวดลายตางๆ ที่มีลักษณะเปนกลางมาใชประดับตกแตง เชน ลายพุมขาวบิณฑ

หนาสิงหและกนกกานขด ในตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร  หรือลายจั่วพรหมพักตร ใน
กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปนตน  เพราะโดยทั่วไปหนาบันกุฏิพระสงฆจะ
เปนแบบเรียบอยูแลว  ดังนั้นการตกแตงหนาบันดวยลวดลายตางๆ ที่แมจะมีลักษณะที่เรียบงายก็เพียง
พอที่จะบงบอกถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารไดแลว  ตัวอยางที่พบไดแก

- พระที่นั่งสีตลาภิรมย วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม
- ตําหนักสมเด็จฯ วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร
- กุฏิสมเด็จฯ เจริญอักษร วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม



๒๔๔

ตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราช (สา)

วัดราชประดิษฐสถิต
มหาสีมาราม

ภาพที่ ๔-๓๙  :  ฝาเพดานของตําหนักประทับโดยทั่วไปจะมีลักษณะที่เรียบงาย

ตําหนักเพชร  วัดบวรนิเวศวิหาร

ตําหนักอรุณ วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม

ภาพที่ ๔-๔๐  :  ฝาเพดานของหอประชุมสงฆที่ประดับตกแตงดวยบัวไม คิ้วไม

๔.๖.๖  ฝาเพดาน
ตําหนักที่ประทับสวนมากจะใชฝาเพดานเปนไมตีชิด ทาสี โดยไมมีการประดับตกแตงใดๆ เลย 

แตในหอประชุมสงฆพบวาจะมีการตกแตงที่มากกวา เชน การใชบัวไม คิ้วไมประดับ ในตําหนักอรุณและ
ตําหนักเพชร  หรือการลงรักปดทองบนพื้นแดงเปนลายดาวเพดาน ในตําหนักสมเด็จพระสังฆราช วัด
มหาธาตุฯ และตําหนักวาสุกรี เปนตน  สวนในตําหนักประทับบางหลังที่มีการลงรักปดทองบนฝาเพดาน
ก็จะใชพ้ืนสีอ่ืนที่ไมใชพ้ืนสีแดงแทน เชน พระกุฏิ ในหมูพระที่นั่งทรงผนวชที่ใชพ้ืนฝาเปนสีเขียว ก็เพ่ือ
เปนการใหความสําคัญกับตัวหอประชุมสงฆมากกวาตัวตําหนักประทับนั่นเอง



๒๔๕

ตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราช

วัดมหาธาตุยุวราช
รังสฤษฎิ์

ภาพที่ ๔-๔๑  :  ฝาเพดานของหอประชุมสงฆที่ประดับตกแตงดวยการลงรักปดทอง

ตําหนักวาสุกรี

วัดพระเชตุพนวิมลมัง
คลาราม

พระที่นั่งทรงผนวช

วัดเบญจมบพิตรดุสิต
วนาราม

ภาพที่ ๔-๔๒  :  ฝาเพดานของตําหนักประทับที่ลงรักปดทองบนพื้นเขียว



บบททที่ที่  ๕๕

กกาารรศึศึกกษษาาขขออมูมูลลเเบื้บื้อองงตตนนขขอองงพุพุททธธมมณณฑฑลล

๕๕..๑๑    ปปรระะวัวัติติ  คคววาามมเเปปนนมมาาขขอองงพุพุททธธมมณณฑฑลล

พุทธมณฑลนั้นเดิมเปนโครงการที่ไดถูกคิดที่จะสรางขึ้นตั้งแตในรัชสมัยพระบาทสมเด็จ
พระปรเมนทรมหาอานันทมหิดล รัชกาลที่ ๘ แหงราชวงศจักรี  ในชื่อวา “พุทธบุรีมณฑล” โดยมีจอมพล 
ป.พิบูลสงคราม นายกรัฐมนตรีในขณะนั้นเปนผูริเริ่มโครงการขึ้น เน่ืองจากในเวลานั้นเปนชวงสงคราม
โลกครั้งที่ ๒ ซึ่งประเทศไทยไดถูกญี่ปุนเขามายึดครองอยู ทางรัฐบาลไทยจึงตองการที่จะสรางเขตปลอด
ทหารขึ้นในเขตจังหวัดเพชรบูรณ เพ่ือเปนการกีดขวางกองทัพญ่ีปุนที่จะเขามายึดพื้นที่รบของกองทัพที่ 
๒ ซึ่งตั้งอยูในบริเวณจังหวัดสระบุรีโดยใชการสรางพุทธบุรีมณฑลขึ้นเปนขออาง แตเม่ือยื่นพระราช
กําหนดขออนุมัติจัดสรางตอที่ประชุมสภาผูแทนราษฎรก็มีการลงมติไมอนุมัติจัดสราง เน่ืองจากทางสภา
ผูแทนราษฎรเห็นวายังไมมีความจําเปนที่จะตองรบีดําเนินการจัดสรางพุทธบุรีมณฑลขึ้นในภาวะสงคราม
เชนน้ีจึงทําใหโครงการนี้จึงตองยุติลงไป๑

จนกระทั่งในป พ.ศ.๒๕๐๐ ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช     
รัชกาลปจจุบัน ทางรัฐบาลไดจัดใหมีงานเฉลิมฉลองพุทธศาสนาครบรอบ ๒๕ พุทธศตวรรษขึ้นอยางเปน
การใหญ พรอมทั้งอนุมัติใหมีการสรางสถานที่ที่เปนพุทธานุสรณียสถานแหงการฉลอง ๒๕ พุทธศตวรรษ
ขึ้นดวยในโครงการที่มีชื่อวา “พุทธมณฑล” โดยมีจุดมุงหมายเพ่ือใหเปนสถานที่อํานวยประโยชนแกพุทธ
บริษัทตามแนวทางพุทธบัญญัติกลาวคือคณะสงฆและรัฐบาลจะไดใชเปนศูนยกลางการบริหารและเผย
แพรพระพุทธศาสนาอันเปนศาสนาประจําชาติไทย พระภิกษุสามเณรจะไดใชเปนที่ศึกษาเลาเรียนพระ
ธรรมวินัยและปฏิบัติศาสนกิจสืบตออายุพระพุทธศาสนา พุทธบริษัทฝายคฤหัสถจะไดใชเปนที่ศึกษาเลา
เรียนหาความรูทางพระพุทธศาสนาและใชเปนที่ปฏิบัติธรรมหาความสวางสะอาดและสงบทั้งกายและใจ 
ตลอดจนจะไดใชเปนที่พักผอนหยอนใจของประชาชนเปนแหลงทองเที่ยวของชาวไทยและชาวตาง
ประเทศที่เขามาสูประเทศไทยอีกดวย๒

สําหรับสถานที่ที่กําหนดเปนที่ตั้งของพุทธมณฑลนั้นไดเลือกพื้นที่ที่อยูระหวางกรุงเทพมหา
นครกับจังหวัดนครปฐม โดยเปนพ้ืนที่ราบลุมที่อยูระหวางแมน้ําเจาพระยากับแมน้ํานครชัยศรีในเขต ต.
บางกระทึก อ.สามพราน และต.ศาลายา อ.นครชัยศรี จ.นครปฐม เพ่ือใชเปนสถานที่กอสราง โดยมีเน้ือที่
รวมเปนจํานวนทั้งหมด ๒,๕๐๐ ไร

                                                                                             

๑ คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล, พุทธมณฑล เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระปรมินทรม
หาภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช (กรุงเทพฯ: บริษัท วิคตอรี่เพาเวอรพอยท จํากัด, ๒๕๓๑), หนา ๘๖-๙๓.

๒ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๙๕.



๒๔๗

และในวันที่ ๒๙ กรกฎาคม พ.ศ.๒๔๙๘ ทางคณะกรรมการจัดงานฉลอง ๒๕ พุทธศตวรรษ 
ไดกําหนดใหเปนวันรัฐพิธีกอฤกษพุทธมณฑลขึ้น  โดยไดกราบบังคมทูลเชิญพระบาทสมเด็จ
พระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดชฯ เสด็จพระราชดําเนินมาทรงกอฤกษพุทธมณฑล ณ ตําแหนงที่
กําหนดใหเปนฐานของพระพุทธรูปพระประธานพุทธมณฑลดวย

การสรางพทุธมณฑลนั้นไดจัดทํากันเรื่อยมาตั้งแตป พ.ศ. ๒๕๐๐ จนกระทั่งแลวเสร็จสมบูรณ 
เม่ือป พ.ศ. ๒๕๓๐ ใชเวลากอสรางรวมแลวทั้งสิ้น ๓๐ ป ซึ่งในปจจุบันพุทธมณฑลไดถูกจัดใหเปนหนวย
งานหนึ่งของสํานักงานพระพุทธศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ โดยมีวัตถุประสงคหลักในการทํางานอยู ๘ 
ประการ ไดแก๓

๑. เพ่ือเปนศูนยกลางการศึกษา คนควา ดานพระพุทธศาสนา
๒. เพ่ือเปนพุทธบูชาและเปนพุทธานุสรณียสถาน ในวโรกาสที่พระพุทธศาสนา ซึ่งเปน

ศาสนาประจําชาติไทย เจริญรุงเรืองมาจนครบ ๒,๕๐๐ ป ในป พ.ศ.๒๕๐๐
๓. เพ่ือเปนศูนยรวมจิตใจของประชาชนชาวพุทธ
๔. เพ่ือเปนที่สงบรมรื่นสําหรับพักผอนหยอนใจของประชาชนทั่วไป
๕. เพ่ือเปนศูนยกลางการศึกษาและวิปสสนากรรมฐาน
๖. เพ่ือเปนสํานักงานกลางการบริหารของคณะสงฆแหงประเทศไทย
๗. เพ่ือเปนศูนยกลางการเผยแพรพระพุทธศาสนา
๘. เพ่ือเปนศูนยกลางแลกเปลี่ยนความคิดเห็นทางดานธรรมของพุทธศาสนิกชน

                                                                                             

๓ สํานักงานพุทธมณฑล กรมการศาสนา, วันวิสาขบูชา ๒๖ พฤษภาคม ๒๕๔๕ (กรุงเทพฯ: โรงพิมพการ
ศาสนา, ๒๕๔๕), หนา ๔๐.

ภาพที่ ๕-๑  :  พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหา
       ภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช ทรงวาง

                   ศิลาฤกษ พุทธมณฑล
(ที่มา :  คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล,
พุทธมณฑลฯ, หนา ๑๒๑)



๒๔๘

๕๕..๒๒    แแนนววคคววาามมคิคิดดใในนกกาารรววาางงผัผังงพุพุททธธมมณณฑฑลล

การวางผังพุทธมณฑลในชวงแรกนั้นมีพันเอกหลวงบุรกรรมโกวิท อธิบดีกรมโยธาเทศบาล
(ปจจุบันคือกรมโยธาธิการ)ในขณะนั้น เปนประธานในการจัดวางผัง โดยไดทําการออกแบบวางผังบนที่
ดินรูปสี่เหลี่ยมจัตุรัสซึ่งพ้ืนที่ ๒,๕๐๐ ไร ใหดานหนาติดถนนใหญ มีกําแพงลอมบริเวณรอบนอกทั้งสี่ดาน
ยาว ๗,๕๐๐ เมตร ภายในกําแพงมีถนนรอบบริเวณทั้งสี่ดาน ยาว ๖,๐๐๐ เมตร กวาง ๖ เมตร ถัดถนน
เขาไปเปนคูน้ําลอมรอบบริเวณทั้งสี่ดานเชนกัน ยาว ๕,๕๗๐ เมตร ปากคูกวาง ๖๐ เมตร พ้ืนที่ภายในมี
เนินดินใหญทั้งสี่มุมพ้ืนที่พรอมดวยบอนํ้า สระน้ํา และถนนลัดเลาะเชื่อมถึงกันตลอด

ดานหนาพุทธมณฑลมีทางเขาออก ๒ ทาง ระหวางทางเขาออกทั้งสองมีสระรูปสี่เหลี่ยมขนาด
ใหญปลูกบัว (ตอมาไดมีการสรางวิหารซึ่งเปนอาคารนอกโครงการลงกลางพื้นที่ซึ่งกําหนดเปนสระบัวนี้) 
ถัดสระบัวเขาไปเปนที่ประดิษฐานพระพุทธรูปพระประธานพุทธมณฑล สูง ๒,๕๐๐ นิ้ว อาคารประกอบ
ฐานพระพุทธรูปเปนที่ตั้งของหอสมุดกลางทางพระพุทธศาสนาระหวางชาติ หลังพระพุทธรูปเปนระเบียง
วงรอบสี่ดานสําหรับเปนที่ตั้งพิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา ปริมณฑลอันเปนที่ประดิษฐานพระพุทธรูป
พระประธานและระเบียงนั้นลอมรอบดวยคูน้ํารอบในสามดานเวนดานหนา คูน้ํายาวรวม ๑,๑๘๐ เมตร 
ปากคูกวาง ๑๐๐ เมตร๔

                                                                                             

๔ คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล, พุทธมณฑล เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระปรมินทร
มหาภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช, หนา ๑๐๓-๑๐๔.

แผนผังที่ ๕-๑  :  แผนผังพุทธมณฑลเดิม
(ที่มา : พุทธมณฑลและหอสมุดกลางเพื่อการศึกษาและคนควาทางพระพุทธศาสนาระหวางชาติและพุทธอุทยาน, หนา ๙)



๒๔๙

ตอมาในป พ.ศ.๒๕๒๑ ไดมีการแกไขผังพุทธมณฑลใหม โดยมีนายวิโรจน ไชยนุวัติ 
สถาปนิกกองแบบแผน เปนหัวหนานํากลุมสถาปนิกดําเนินการวางผังแมบทโครงการกอสรางพุทธ
มณฑลขึ้นใหมซึ่งมีสาระสําคัญดังนี๕้

อาณาเขตพุทธมณฑล ทิศตะวันออกติดกับถนนพุทธมณฑลสาย ๔ ทิศตะวันตกติดกับที่ดิน
เอกชน บานบางกระทึก ทิศเหนือติดกับมหาวิทยาลัยมหิดล ทิศใตติดกับคลองบางกระทึก ทั้งนี้ โดยมี
การแบงการใชพ้ืนที่บริเวณพุทธมณฑลออกเปนสวนสําคัญๆ ๗ สวน คือ

๑) สวนพุทธาวาส  เปนสวนที่อยูบริเวณศูนยกลางของพื้นที่กําหนดใหเปนที่กอสรางองค
พระพุทธรูปพระประธานพุทธมณฑลปางลีลา ประดิษฐานอยูบนฐานทักษณิ ๒ ชั้น และลานวงกลมซึ่งมี
รัศมี ๔๐ เมตร บริเวณโดยรอบลานจัดตกแตงเปนสนามหญา สระน้ําพุ มีทางเทาวงกลมชั้นใน ๒ ชั้น มี
เสนรัศมีเปนทางเทาบรรจบระหวางทางเทาวงกลมชั้นในกับวงกลมชั้นนอกรวม ๕ ชั้น เพ่ือแบงพ้ืนที่ 

                                                                                             

๕ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๑๗๗-๑๘๐.

แผนผังที่ ๕-๒  :  แผนผังพุทธมณฑลในปจจุบัน
(ที่มา : คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล, พุทธมณฑลฯ, หนา ๑๗๘)



๒๕๐

ภายในวงกลมเปนสถานที่จําลองสังเวชนียสถาน ๔ ตําบล ใหสอดคลองกับทิศทางตามแผนที่ในพุทธ
ประวัติ คือ สถานที่จําลองที่ประสูติ ตรัสรู แสดงปฐมเทศนาและปรินิพพาน ตามลําดับ และมีทางเทา
ขนาดกวาง ๖ เมตร เชื่อมระหวางถนนภายในพุทธมณฑลดานหนา ๒ ขางไปบรรจบกับทางเทาวงกลม
ชั้นนอก พรอมทั้งวางผังทางเทาจําลอง คู ลําธารน้ํา ตั้งชื่อเปรียบเปนแมน้ําในพุทธประวัติ ฝายน้ําตก 
ตกแตงเนินดิน วางหิน ประดับใหญ-เล็ก กรวด ไวใหแลดูคลายธรรมชาติ ปลูกตนไมพุทธประวัติ ๑๙ 
ชนิด ดานหนาปลูกตนลั่นทมซึ่งถือเปนประเพณีนิยมของชาวไทย เพ่ือความรมรื่นและสวยงาม นอกจาก
นั้นบริเวณระหวางดานหนาองคพระพุทธรูปพระประธานพุทธมณฑลและวิหารเดิม ไดวางผังเปนสระน้ํา
ขนาดใหญ เพ่ือสงเสริมองคพระพุทธรูปพระประธานพุทธมณฑลใหมีทัศนียภาพเดน มีเงาสะทอนสวย
งาม และเพื่อใชประโยชนจัดแสดงเนื่องในงานพิธีตามขนบประเพณีวัฒนธรรมไทย

๒) สวนสังฆาวาส  อยูทางดานทิศใตของพื้นที่ดานหนาองคพระพุทธรูปพระประธานพุทธ
มณฑล กําหนดใหเปนพ้ืนที่สําหรับการกอสรางอาคารตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ที่พักสงฆอาคันตุกะ 
หอฉัน ทาเทียบเรือ อาคารประชาสัมพันธฝายสงฆ ฯลฯ บริเวณโดยรอบอาคารตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราชและที่พักสงฆอาคันตุกะ วางผังปลูกตนไม เศรษฐกิจ พืชผล ไมพุมเงา ไมดอกนานาพรรณ 
พรอมทั้งขุดขยายสระน้ํา ปลูกพืชขายน้ํา พืชนํ้า เพ่ือใหเกิดความรมรื่น สวยงาม และเงียบสงบ

๓) สวนฆราวาส  อยูทางดานทิศเหนือของพ้ืนที่ดานหนาองคพระพุทธรูปพระประธานพุทธ
มณฑล กําหนดใหเปนพ้ืนที่สําหรับการกอสรางอาคารประชาสัมพันธฝายฆราวาสที่ทําการฝายพุทธ
มณฑล โรงอาหาร ทาเทียบเรือ หอประชุมกิจการทางพระพุทธศาสนา หอสมุดกลางทางพระพุทธศาสนา 
พิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา หอกลอง ฯลฯ เพ่ืออํานวยประโยชนดานการประชาสัมพันธ การศึกษา
คนควาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา

๔) สวนที่พักอาศัย กําหนดพื้นที่ดานทิศตะวันตก บริเวณรอบนอกดานหลังใหเปนที่กอ
สรางบานพักอาศัยของขาราชการฝายพุทธมณฑล และเรือนแถวที่พักคนงานโรงเก็บปุย เรือนเพาะชํา

๕) สวนสาธารณูปโภค และสวนรักษาความปลอดภัย สวนสาธารณูปโภคกําหนดใหมีบอ
บาดาล ๒ บอ พรอมโรงสูบ หอถังขนาดจุน้ํา ๓๐๐ ลูกบาศกเมตร ระบบการประปา น้ําใช น้ํารดตนไม 
ระบบไฟฟาแรงสูงพาดสายและแรงต่ําฝงสายใตดิน เพ่ือไมใหแลดูรกรุงรัง โรงสูบควบคุมระบบระบายน้ํา
และระดับน้ํา การบําบัดน้ําเสีย สวมสาธารณะ ศาลาพักรอน สะพานขามลําธาร คูน้ํา และเน่ืองจากพื้นที่
ของพุทธมณฑลเปนพ้ืนที่กวางมีการกอสรางอาคารใหญหลายหลัง และปลูกตนไมเปนจํานวนมาก 
ปริมาณน้ําใชของหอถังที่สรางไวจํานวน ๑ ถัง และบอบาดาลจํานวน ๒ บอ นั้นไมเพียงพอ ตอมาคณะ
กรรมการเฉพาะกิจเรงรัดการจัดสรางพุทธมณฑล จึงมีมติเห็นชอบใหกอสรางหอถังน้ําเพิ่มเติมอีกจํานวน 
๑ ถัง และบอบาดาลเพิ่มเติมอีกจํานวน ๒ บอ สําหรับสวนรักษาความปลอดภัย ไดมีการกําหนดจุดกอ
สรางสถานีปฐมพยาบาล ปอมยามไวหลายจุดตามความจําเปน

๖) สวนพุทธอุทยาน จัดเปนสถานที่ซึ่งสามารถแวะชมไดทั้งทางบกและทางน้ํา เพ่ือการพัก
ผอนแสวงหาความสงบ รมรื่น โดยยึดหลักคําสั่งสอนทางพระพุทธศาสนาไว คือ ธรรมชาติ คือ ธรรมะ 
ความสะอาด คือ ศีล ความสงบ คอื สมาธิ และความสวาง คือ ปญญา ซึ่งสามารถสัมผัสไดทั้ง กาย วาจา 
และใจ ทั้งนี้ไดกําหนดใหมีสวนมฤคทายวัน สวนเวฬุวัน สวนอัมพวัน ลําธารน้ํา ปลูกตนไมน้ําตางๆ บาง



๒๕๑

จุดจะตกแตงเนินดิน ปลูกตนไมไทยขนาดใหญ ลาดกรวดใหญเล็กคละกันตามความเหมาะสม ปลูกไม
ดอกและไมในวรรณคดีไทย ตลอดจนกระทั่งพืชวานสมุนไพรของไทย สําหรับประโยชนทางการศึกษาคน
ควาทางพฤกษศาสตรและเภสัชศาสตร

๗) สวนการจราจรและจอดยานพาหนะ กําหนดใหมีการทําถนนลาดยางดานทิศใต ทิศ
ตะวันตก และทิศเหนือ รวม ๓ สาย ยาวประมาณ ๖ กิโลเมตร ผิวการจราจรกวาง ๖ เมตร ไหลถนนสอง
ขางกวางขางละ ๒ เมตร ตอเชื่อมกับถนนพุทธมณฑลสาย ๔ สองขางไหลทางปลูกตนไมพุมขนาดใหญ 
เชน ตนราชพฤกษ ตนหางนกยูง เปนระยะๆ ใหแลดูสวยงาม มีถนนทางเขาพุทธมณฑลแยกเปน ๒ ทาง 
เปนฝายสังฆาวาส และฝายฆราวาส มีลานจอดรถยนตสวนบุคคลใหฝายละประมาณ ๕๐๐ คัน และริมคู
น้ําดานหนาพุทธมณฑลติดกับถนนพุทธมณฑลสาย ๔ จัดเปนลานจอดรถยนตทัศนาจรไดขางละ
ประมาณ ๕๐ คนั

๕๕..๓๓    พุพุททธธสสถถาานนแแลละะสิ่สิ่งงกกออสสรราางงตตาางงๆๆ  ใในนพุพุททธธมมณณฑฑลล

ภายในพุทธมณฑลมีการวางผังและแบงพ้ืนที่ออกเปน ๔ สวนใหญๆ ไดแก
๑) สวนพุทธาวาส
๒) สวนสังฆาวาส
๓) สวนฆราวาส
๔) สวนพุทธอุทยาน

ซึ่งในพื้นที่แตละสวนจะมีพุทธสถานและสิ่งกอสรางตางๆ ที่สําคัญอันมีรายละเอียดดังตอไปน้ี

๑)  สวนพุทธาวาส
คือ พ้ืนที่บริเวณกึ่งกลางของพุทธมณฑล ประกอบดวยสิ่งกอสรางสําคัญไดแก

๑.๑)  พระศรีศากยะทศพลญาณ ประธานพุทธมณฑลสุทรรศน   ตั้งอยูตรงจุดกึ่งกลางของ
พุทธมณฑลออกแบบโดยศาสตราจารย ศิลป พีระศรี มี
ลักษณะเปนพระพุทธรูปปางลีลาปนหลอดวยโลหะ
สําริด องคพระสูง ๒,๕๐๐ กระเบียด (๑๕,๗๘๕ เมตร) 
เปนพระพุทธรูปที่มีพระเกตุมาลาเปนเปลวสูงเหนือ
พระเศียร ทรงหมจีวรเฉวียงบาพาดสังฆาฏิอยูในทา
ยางพระบาท และมีบัวรองพระบาท๖

                                                                                             

๖ คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล, พุทธมณฑล เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระปรมินทร
มหาภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช, หนา ๒๖๗-๒๖๘.

ภาพที่ ๕-๒  :  พระศรีศากยะทศพลญาณ
        ประธานพุทธมณฑลสุทรรศน



๒๕๒

๑.๒)  วิหารพุทธมณฑล  เปนพุทธสถานสําหรับประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ตั้งอยูดานหนา
หรือดานตะวันออกของพระศรีศากยะทศพลญาณประธานพุทธมณฑลสุทรรศน โดยมีนายจิตร บัวบุศย 
(ประกิต บัวบุศย) เปนผูออกแบบและควบคุมงานศิลปกรรม และมีนายสนิท ดิษฐพันธ ผูอํานวยการกอง
หัตถศิลป กรมศิลปากรเปนผูปรับปรุงแกไขเพ่ิมเติมลวดลายใหสวยงามและสมบูรณแบบย่ิงขึ้นกวาเดิม 
การกอสรางปรับปรุงแลวเสร็จในปพุทธศักราช ๒๕๑๘

วิหารพุทธมณฑล เปนอาคารในบริเวณสวนพุทธาวาส มีขนาดกวาง ๑๔ เมตร ยาว 
๒๙.๔๐ เมตร สูง ๑๖.๕๐ เมตร สรางตามแบบวิหารของวัดราชาธิวาส กรุงเทพมหานคร ใชโครงสราง
เปนคอนกรีตเสริมเหล็ก ผนังวิหารทําเปน ๒ ชั้น เพ่ือใหประตูหนาตางเลื่อนเขาภายในกําแพงได พ้ืน
วิหารและผนังภายในตั้งแตขอบหนาตางลงมาจรดพื้นปูดวยกระเบื้องหินออนจากสระบุรี หลังคามุงดวย
กระเบื้องเคลือบสีเขียว ลวดลายภายนอกเปนประติมากรรมรูปพระพุทธรูป ๘ องค และพระโพธิสัตว ๒ 
องค ลักษณะเปนภาพนูนสูง ทําดวยคอนกรีตผิวเรียบลงรักปดทอง ลวดลายภายในโดยเฉพาะที่ซุม
ประดิษฐานพระพุทธรูปประธานลงรักปดทองเชนเดียวกับวัดราชาธิวาส มีกําแพงแกวโดยรอบทั้งสี่ดาน 
พ้ืนลานระหวางวิหารกับกาํแพงแกว ปูดวยศิลาแลง พระพุทธรูปประธานภายในวิหารเปนพระพุทธรูป
จําลอง ๒๕ พุทธศตวรรษ ปางลีลาสูง ๒,๕๐๐ มิลลิเมตร๗

                                                                                             

๗ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๓๐๘-๓๑๐.

ภาพที่ ๕-๓  :  วิหารพุทธมณฑล



๒๕๓

๑.๓)  มหาวิหารประดิษฐานพระไตรปฎกหินออน   ลักษณะอาคารเปนสถาปตยกรรมไทย  
รูปทรงจตุรมุขทั้ง ๔ ทิศ ใชพ้ืนที่กอสรางบริเวณเกาะหลังองคพระประธานพุทธมณฑลในเนื้อที่ ๙ ไร มี
พระเจดีย ๙ ยอด เปนที่ประดิษฐานจารึกพระไตรปฎกหินออน ขนาด ๑.๑๐ x ๒.๐๐ เมตร จํานวน       
๑,๔๑๘ แผน มีภาพวาดพุทธประวัติอยูดานบนโดยรอบ เริ่มสรางในป พ.ศ.๒๕๓๒ แลวเสร็จในป พ.ศ. 
๒๕๔๑ โดยมีวัดปากน้ําและสมาคมศิษยหลวงพอวัดปากน้ํา ภาษีเจริญ บริจาคเงินในการจัดสรางทั้งหมด 
เพ่ือเฉลิมพระเกียรติและถวายเปนพระราชกุศลแดพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวเน่ืองในวโรกาสทรงเจริญ
พระชนมพรรษา ๕ รอบ๘

๒)  สวนสังฆาวาส
คือ พ้ืนที่บริเวณทิศใตของพุทธมณฑล ประกอบดวยสิ่งกอสรางสําคัญไดแก

๒.๑)  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช   สรางขึ้นเพื่อใชเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชและ
รับรอง พระอาคันตุกะของสมเด็จพระสังฆราชเมื่อเสด็จพุทธมณฑล ตั้งอยูในหมูอาคารดานใต ในบริเวณ
สังฆาวาส โดยมีนายเมธี คันธโร เปนสถาปนิกผูออกแบบ เริ่มกอสรางในปพุทธศักราช ๒๕๒๓ แลว
เสร็จในปพุทธศักราช ๒๕๒๔

ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชมีลักษณะเปนสถาปตยกรรมไทยประยุกต หันหนาไปทางทิศ
เหนือประกอบดวยกลุมอาคารสองชั้นจํานวน ๔ หลัง ใตถุนสูง เชื่อมติดตอกันดวยชานกลาง บันไดทาง
ขึ้นดานหนาสรางเปนศาลาโถงทรงไทยจตุรมุข สําหรับเปนที่พักจอดรถรับสง ฐานรากและโครงสราง   
โดยทั่วไปเปนคอนกรีตเสริมเหล็ก หลังคาทรงจั่ว มีหลังคาปกนกคลุมโดยรอบ มุงดวยกระเบื้องดินเผา

                                                                                             

๘ สํานักงานพุทธมณฑล กรมการศาสนา, วันวิสาขบูชา ๒๖ พฤษภาคม ๒๕๔๕, หนา ๔๘.

ภาพที่ ๕-๔  :  มหาวิหารประดิษฐานพระไตรปฎกหินออน



๒๕๔

เคลือบสีน้ําเงินแบบหางมน หนาจ่ัวตกแตงประดับดวยปนลมรูปรวยระกา หางหงสหลอปูนทรายเสริม
เหล็ก พ้ืนหนาจ่ัวกออิฐฉาบปูนทําลวดบัวเปนลายลูกฟกกระดานดุน

อาคารชั้นลาง หลังหนาประกอบดวยหองโถงอเนกประสงค หองพักพระสงฆผูติดตาม
สมเด็จพระสังฆราช ๓ หอง หองจัดเตรียมอาหาร และหองสุขา สวนอาคารหลังกลางซาย – ขวา และ
อาคารหลังใน ปลอยเปนพ้ืนโลง

อาคารชั้นบน หลังหนาประกอบดวยหองโถง และหองรับแขก อาคารหลังกลางดานซาย
และดานขวาเปนหองพักของพระสงฆผูติดตาม และพระสงฆอาคันตุกะ หลังละ ๒ หอง อาคารหลังในเปน
หองบรรทมของสมเด็จพระสังฆราช หองทรงงาน และหองพระชานกลางระหวางอาคารทั้งสี่หลัง สราง
ศาลาโถงยกพื้นสูงรูปสี่เหลี่ยมจัตุรัสยอมุมไมแปดสําหรับเปนที่เสวย๙

๒.๒)  ที่พักสงฆอาคันตุกะ   กอสรางอยูในหมูอาคารดานเหนือในบริเวณสังฆาวาส ในชั้นแรก
สรางขึ้นเพื่อใชเปนที่พักของพระสงฆผูทรงสมณศักดิ์ของไทยและของตางประเทศและพระสงฆผูติดตาม
ที่มาปฏิบัติกิจในพุทธมณฑล ตอมาไดเพ่ิมประโยชนใชสอยขึ้นโดยใชเปนสถานที่แสดงพระธรรมเทศนา 
ที่ประชุมอบรมดานศาสนาดวย

ที่พักสงฆอาคันตุกะ มีลักษณะเปนกลุมอาคารแบบสถาปตยกรรมไทยประยุกตสองชั้น 
หันหนาไปทางทิศใต ฐานรากและโครงสรางเปนคอนกรีตเสรมิเหล็ก หลังคาทรงจั่วมีหลังคาปกนกคลุม

                                                                                             

๙ คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล, พุทธมณฑล เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระปรมินทรม
หาภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช, หนา ๓๑๒-๓๑๓.

ภาพที่ ๕-๕  :  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช



๒๕๕

โดยรอบ มุงดวยกระเบื้องดินเผาเคลือบสีน้ําเงินแบบหางมนหนาจ่ัวตกแตงประดับดวยปนลมรูปรวยระกา 
หางหงส หลอดวยปูนทรายเสริมเหล็กพื้นหนาจ่ัวกออิฐฉาบปูนทําลวดบัวเปนลายลูกฟกกระดานดุน

อาคารชั้นลาง อาคารสวนหนาเปนใตถุนโลง ใชเปนลานอเนกประสงค อาคารสวนหลัง
ประกอบดวยหองโถงอเนกประสงค หองพักผูติดตาม หองอาหาร หองพักเจาหนาที่ หองจัดเตรียมอาหาร 
หองสุขา บันไดทางขึ้นอาคารดานหนาทั้งสองขางมีศาลาโถงทรงไทยสรางเชื่อมตอกับตัวอาคาร ใชเปนที่
พักรถจอดรับสง

อาคารชั้นบน อาคารสวนหนาประกอบดวย หองรับแขก หองพักเดี่ยว ๓ หอง หองฉัน 
อาคารสวนหลังประกอบดวยหองโถงอเนกประสงค หองพักรวม หองสุขา มีระเบียงรอบทางดานหนา 
(ดานใต) ดานตะวันออกและดานตะวันตก๑๐

๓)  สวนฆราวาส
คือ พ้ืนที่บริเวณทิศเหนือของพุทธมณฑล ประกอบดวยสิ่งกอสรางสําคัญไดแก

๓.๑)  หอประชุมและสํานักงานพุทธมณฑล   สรางขึ้นเพื่อใชในการประชุมทางพุทธศาสนา
และเปนสถานที่ศึกษาหาความรูของภิกษุสามเณร ตลอดจนประชาชนและนักเรียนนักศึกษา โดยเริ่ม   
กอสรางในปพุทธศักราช ๒๕๒๗ แลวเสร็จในปพุทธศักราช ๒๕๒๙

หอประชุมตั้งอยูในหมูอาคารทางทิศเหนือในพ้ืนที่สวนฆราวาส เปนอาคารแบบ
สถาปตยกรรมไทยประยุกต หันหนาไปทางทิศใต เปนอาคารสองชั้น หลายระดับ

                                                                                             

๑๐ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๓๑๔-๓๑๕.

ภาพที่ ๕-๖  :  ที่พักสงฆอาคันตุกะ



๒๕๖

ชั้นลางของหอประชุม ประกอบดวยหองประชุมใหญจุคนได ๑,๒๕๐ ที่นั่ง เวทีหองฉาย
ภาพยนตร ภาพนิ่ง และหองควบคุมแสงเสียง หองทํางานเจาหนาที่วิทยากร หองพักรับรอง หองน้ํา หอง
สวม สําหรับฆราวาสและพระสงฆ หองเก็บของ หองพักยาม ตลอดจนหองใตดินสําหรับติดตั้งเครื่องปรับ
อากาศ เครื่องสูบน้ํา ถังพักน้ํา พ้ืนที่สําหรบัสรางฉากเก็บของและแตงตัว

ชั้นบนของหอประชุม ประกอบดวยหองประชุมเล็ก ๒๐๐ ที่นั่ง จํานวน ๒ หอง เวที หอง
แสง เสียง หองติดตั้งเครื่องปรับอากาศ ที่ประทับ หองประทับพักผอนพระราชอิริยาบถ หองทรงพระ
สําราญ หองลาม นักขาว หองโถง หองทํางานเจาหนาที่ หองน้ํา หองสวม สําหรับฆราวาส หองเก็บของ 
หองเก็บโสตทัศนูปกรณ ใตหลังคามีถังกักเก็บน้ํา๑๑

๓.๒)  พิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา   ลักษณะเปนอาคารทรงไทยรูปกลมวงแหวน ดานลาง
เปนบริเวณจัดแสดง สวนชั้นบนเปนที่เก็บของ และมีชั้นลอยสําหรับเจาหนาที่ทํางาน ผนังวงแหวนดาน
นอกไมมีหนาตาง เพ่ือสะดวกในการรักษาความปลอดภัยในการจัดแสดงไมประดับชอฟาใบระกา เสา
เรียงรายโดยรอบมี ๖ มุข แตละมุขเขาออกได อาคารแบงเปน ๓ สวน คือ

๑)  สวนการแสดงโบราณวัตถุตางๆ แตละแผนกผูชมเดินไดตลอดถึงกัน
๒)  สวนจัดนทิรรศการ การบรรยาย
๓)  สวนบริการ หองน้ํา หองสุขา ฯลฯ

พ้ืนที่อาคารทั้งหมด ๑๓,๒๔๐ ตารางเมตร ตั้งอยูบริเวณสวนธรรม เริ่มกอสรางในป พ.ศ. 
๒๕๓๖ แลวเสร็จในป พ.ศ.๒๕๔๑๑๒

                                                                                             

๑๑ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๓๑๖-๓๑๗.
๑๒ สํานักงานพุทธมณฑล กรมการศาสนา, วันวิสาขบูชา ๒๖ พฤษภาคม ๒๕๔๕, หนา ๔๖-๔๗.

ภาพที่ ๕-๗  :  หอประชุมและสํานักงานพุทธมณฑล



๒๕๗

๓.๓)  หอสมุดแหงพระพุทธศาสนา  ลักษณะอาคารเปนสถาปตยกรรมไทย ๒ ชั้น มีหองอาน
หนังสือจุคนได ๕๐๐ คน มีหนังสือประมาณ ๕๐๐,๐๐๐ เลม สามารถเก็บหนังสือบนเพดานไดอีก
ประมาณ ๑,๐๐๐,๐๐๐ เลม โดยมีวัดปากน้ําและสมาคมศิษยหลวงพอวัดปากน้ํา ภาษีเจริญ บริจาคเงินใน
การจัดสรางทั้งหมด เพ่ือถวายเปนพระราชกุศล แดสมเด็จพระนางเจาฯพระบรมราชินีนาถ ในวโรกาส
ทรงเจริญพระชนมพรรษา ๕ รอบ๑๓

                                                                                             

๑๓ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๔๗.

ภาพที่ ๕-๘  :  พิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา

ภาพที่ ๕-๙  :  หอสมุดแหงพระพุทธศาสนา



๒๕๘

ภาพที่ ๕-๑๐  :  สังเวชนียสถาน ตําบลประสูติ

ภาพที่ ๕-๑๑  :  สังเวชนียสถาน ตําบลตรัสรู

๔)  สวนพุทธอุทยาน
คือ สวนและอุทยานที่ปลูกตนไมตางๆ ซึ่งอยูรายรอบในพุทธมณฑล ประกอบไปดวย๑๔

๔.๑)  สังเวชนียสถาน ๔ ตําบล   สรางอยูรอบองคพระประธานพุทธมณฑล กําหนดตามทิศ
ในพุทธประวตั ิโดยถอืองคพระพทุธรปูพระประธานพทุธมณฑลเปนหลกั ซึง่แบงออกเปน ๔ ตําบล ไดแก

๔.๑.๑) ตําบลประสูติ มีพ้ืนที่ประมาณ ๕๐ ไร ตั้งอยูบริเวณทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือ
ประดิษฐานหินสัญลักษณรูปดอกบัว ๗ ดอก หิน
สัญลักษณ ทั้ง ๗ กอน มีขนาดเสนผาศูนยกลาง 
ประมาณ ๑.๕๐ เมตร สูง ๐.๘๐ เมตร แกะสลักเปนรูป
ดอกบัวกําลังแยมบาน ชวงบนแกะสลักลายนูนรูปพระ
พุทธบาทกลางฝาพระบาทสลักชื่อแควนตางๆ ๗แควน 
ที่พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงประกาศพระธรรมคําสั่ง
สอนรวม ๗ แควน ๆ ละ ๑ ดอก ดังน้ี (๑) กาสีโกศล 
(๒) มคธ-อังคะ (๓) สักกะ (๔) วัชชี (๕) มัลละ (๖) 
วังสะ (๗) กุรุ รอบนอกแกะสลักพระคาถา

๔.๑.๒) ตําบลตรัสรู  มีพ้ืนที่ประมาณ ๕๐ ไร ตั้งอยูบริเวณทางทิศตะวันออกเฉียงใต
ประดิษฐานหินสัญลักษณรูปโพธิบัลลังก เปนรูปสาม
เหลี่ยมทรงรี แกะสลักจากหินแกรนิต จํานวน ๔ กอน 
รวมกัน ขนาดฐานชวงลางกวาง ๒.๗๐ เมตร ชวงบน
กวาง ๓.๐๒ เมตร เสนรอบวงยาว ๑๐ เมตร ชวงบน
แกะสลักนูนเปนลายบัวคว่ําและบัวหงายมีรัศมีลอม
รอบชวงลางซึ่งเปนฐานปทมรองรับ สวนบนนั้นแกะ
สลักเปนเสนลวดทองไม ชางแกะสลักไดแกะสลักหินให
ลวดลายเชื่อมตอหินทั้ง ๔ กอน เขาดวยกัน สวนทอง
ไมของฐานปทมแกะสลักพระคาถา แลวลงรักปด
ทองคําเปลว

๔.๑.๓) ตําบลปฐมเทศนา มีพ้ืนที่ประมาณ ๕๐ ไร ตั้งอยูบริเวณทิศตะวันตกเฉียงใต
ประดิษฐานหินสัญลักษณรูปธรรมจักร และรูปแทนที่นั่งของปญจวัคคียทั้งหา หินสัญลักษณธรรมจักร 
เม่ือสรางแลวเสรจ็มีความสงูจากฐานถงึยอดรวม ๔.๕๖ เมตร วงธรรมจักรมีเสนผาศนูยกลาง ๔.๗๖ เมตร 
หนา ๐.๙๘ เมตร สวนดุมธรรมจักรหนา ๐.๔๘ เมตร ธรรมจักรตั้งอยูบนกลีบบัวหงาย บัวคว่ํา บนฐานบัว
ถลา ตัวธรรมจักรแกะสลักลายแบงออกเปน ๓ ตอน วงภายในสุดเปนลายกลีบบัว ๒ ชั้น ตัดมาเปนซ่ีกํา 

                                                                                             

๑๔ เร่ืองเดียวกัน, หนา ๕๑-๕๕.



๒๕๙

ภาพที่ ๕-๑๒  :  สังเวชนียสถาน ตําบลปฐมเทศนา

ภาพที่ ๕-๑๓  :  สังเวชนียสถาน
                     ตําบลปรินิพาน

๓๒ ซี่ แกะสลักเปนลายไทยวงนอกเปนวงลอธรรมจักร
แกะสลักประกอบเปนลายลูกฟกกามปู มีลูกแกวประ
กบทั้งสองขาง ขอบนอกสุดมีลักษณะเปนลายกนก
เปลวเพลิง

สวนแทนประดิษฐานธรรมจักรนั้น ไดสราง
แทนคอนกรีตเสริมเหล็ก ประกอบดวย แผนหินแกะ
สลักนูนรูปบัวคว่ํา และหินสัญลักษณรูปแทนที่นั่ง
ของปญจวัคคียทั้งหา ใชหินแกรนิต ทั้ง ๕ กอน

๔.๑.๔) ตําบลปรินิพพาน มีพ้ืนที่ประมาณ ๕๐ ไร ตั้งอยูบริเวณทิศตะวันออกเฉียงเหนือ 
ประดิษฐานหินสัญลักษณรูปแทนไสยาสน และรูปแทน
ที่นั่งของพระอานนท แทนไสยาสนมีขนาดกวาง ๑.๗๐
เมตร ยาว ๖.๓๐ เมตร สูง ๑.๔๐ เมตร ใชหินแกรนิต 
จํานวน ๓ กอน แกะสลักลายเชื่อมตอกัน ลักษณะเปน
ฐานปทมลายบัวคว่ํา บัวหงาย ประกอบหนากระดาน
เสนลวดทองไมบนแทนไสยาสนสลักลายผาทิพยคลุม
แทนทิ้งชาย ๒ ดาน ผาทิพยดานบนนั้น แกะสลักลาย
นูนเปนรูปดอกบัว ๓ ดอก เรียงกัน ดานขางแกะสลัก
เปนดอกและใบสาละรวง ซึ่งเปรียบเหมือนรวงมาจาก
สวรรค

๔.๒)  สวนไมดอกไมประดับลายไทย (สวนเข็ม) มีเน้ือที่ทั้งหมด ๕๐ ไร ตั้งอยูหนาวิหารพุทธ
มณฑลใชพันธุตนเข็มชนิดใบเล็ก(แคระ) ปลูกลงในกระบะลายไทย

๔.๓)  สวนเวฬุวัน (สวนไผ) มีเน้ือที่ทั้งหมด ๘๑ ไร ตั้งอยูทางมุมทิศตะวันออกเฉียงเหนือ มี
ตนไผเกือบรอยชนิด มีเนิน สระ และศาลาพักรอน ซึ่งสามารถใชเปนที่พักผอนหยอนใจในบรรยากาศอัน
เปนกุศลไดอยางดี และเปนที่ตั้งของศาลาปฏิบัติกรรมฐานดวย

๔.๔)  สวนอัมพวัน (สวนมะมวง) มีเน้ือที่ทั้งหมด ๑๐๐ ไร ตั้งอยูทางมุมทิศตะวันตกเฉียงใต 
ปลูกมะมวงพันธุตางๆ ประมาณเกือบรอยชนิด

๔.๕)  สวนไทร มีเน้ือที่ประมาณ ๕ ไร ตั้งอยูดานหลังหมูอาคารตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
๔.๖)   สวนธรรม (สวนกระถินณรงค) มีเน้ือที่ ๔๙ ไร ตั้งอยูขางโรงอาหาร ติดลานจอดรถทาง

มุมทิศตะวันออกเฉียงเหนือใชเปนที่ปฏิบัติธรรมหาความสงบทั้งกาย และทางใจ ปจจุบันแบงเน้ือที่สราง
อาคารพิพิธภัณฑเปนบางสวน



๒๖๐

๔.๗)  สวนลัฏฐิวัน (สวนตาล) ตั้งอยูบริเวณสังเวชนียสถานปรินิพพาน ระหวางทางเขาไปสู
องคพระประธานพุทธมณฑล

๔.๘)  สวนสมุนไพร ปลูกในเนื้อที่ประมาณ ๓๑ ไร โดยสถาบันวิจัยวิทยาศาสตรและ
เทคโนโลยีแหงประเทศไทย สาขาวิจัยอุตสาหกรรมเภสัช และผลิตภัณฑธรรมชาติเปนผูจัดสรางเพื่อ   
รวบรวมสมุนไพรพันธุตางๆ เพ่ือการศึกษา วิจัยควบคูกันไปมีพันธุสมุนไพรอยูประมาณ ๒๑๑ ชนิด  
ขณะนี้ ไดจัดสรางเปนโครงการนํารอง เพ่ือใหวัดทั่วประเทศปลูกสมุนไพรในวัด จัดตั้งมูลนิธิซึ่งสมเด็จ
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช ไดประทานชื่อวา “มูลนิธิสมุนไพรภัยโรค” ตั้งขึ้นที่พุทธมณฑลเปน
ศูนยกลาง



บบททที่ที่  ๖๖

รราายยลละะเเอีอียยดดโโคครรงงกกาารรแแลละะผผลลงงาานนกกาารรออออกกแแบบบบ

๖๖..๑๑    รราายยลละะเเอีอียยดดขขอองงโโคครรงงกกาารร

๖.๑.๑  วัตถุประสงคของโครงการ

จากการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในบทที่ผานมา ทําใหสามารถนํามา
กําหนดเปนแนวทางในการออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชขึ้นใหมไดโดยที่มีวัตถุประสงคของ   
โครงการดังตอไปน้ี

๑)  เพ่ือออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชสําหรับทรงใชประทับชั่วคราว แตก็สามารถที่จะใช
ประกอบศาสนกิจตางๆ ไดเทียบเทากับตําหนักที่ทรงใชประทับเปนประจํา

๒)  เพ่ือออกแบบตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สามารถจะทรงใชเปนที่ประทับไดของสมเด็จพระ
สังฆราชทุกองค ไมเฉพาะเจาะจงแตองคหนึ่งองคใดเทานั้น

๓)  เพ่ือออกแบบอาคารสําหรับใชประชุมมหาเถรสมาคมที่เปนสวนกลาง รวมทั้งสํานักงานของ
เจาหนาที่ตางๆ ที่ปฏิบัติงานเกี่ยวของโดยตรงกับสมเด็จพระสังฆราชและมหาเถรสมาคม

๔)  เพ่ือออกแบบกุฏิและเสนาสนะตางๆ ที่ใชรองรับการมาพํานักของกรรมการมหาเถรสมาคม
ทุกรูปได รวมทั้งรองรับพระสังฆราชาและพระอาคันตุกะจากตางประเทศได

๖.๑.๒  ที่ต้ังของโครงการ

๑)  ที่ตั้ง  ไดแก บริเวณเขตสังฆาวาสของพุทธมณฑล ตําบลศาลายา อําเภอพุทธมณฑล 
จังหวัดนครปฐม

๒)  เหตุผลในการเลือกที่ตั้ง
- เน่ืองจากพุทธมณฑลถูกสรางขึ้นเพ่ือเปนศูนยกลางของพระพุทธศาสนาในประเทศ

ไทย ดังนั้นจึงถือเปนสถานที่ที่สําคัญสูงสุดทางพุทธศาสนาเปรียบไดด่ังวัดมหาธาตุในอดีต
- เน่ืองจากพุทธมณฑลเปนสถานที่ที่เปนสวนกลางไมเฉพาะเจาะจงวาเปนของนิกายใด

นิกายหนึ่ง จึงเหมาะสมที่สมเด็จพระสังฆราชทุกพระองคจะสามารถประทับไดอยางสะดวก
- เน่ืองจากพุทธมณฑลเคยมีตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและที่พักสงฆอาคันตุกะอยู  

แลวแตออกแบบไดไมเหมาะสมกับการใชงานทําใหถูกปลอยทิ้งรางไป จึงควรที่จะไดรับการออกแบบขึ้น
ใหมใหมีความเหมาะสมทั้งฐานานุศักดิ์และประโยชนใชสอย

- เนื่องจากในปจจุบันไดมีการยายสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติมาตั้งอยูภายใน
เขตฆราวาสของพุทธมณฑล ดัง น้ัน จึง เปนการสะดวกตอการประสานงานระหวางสํานักงาน  
พระพุทธศาสนาแหงชาติกับมหาเถรสมาคม



๒๖๒

         แสดงพื้นที่ที่ทําการออกแบบ

องคประกอบภายในพุทธมณฑล
๑. องคพระประธาน ๗. ที่พักสงฆอาคันตุกะ
๒. วิหารพุทธมณฑล ๘. องคพระประธาน
๓. สังเวชนียสถาน ๔ ตําบล ๙. หอประชุมและสํานักงานฯ
๔. มหาวิหารประดิษฐานพระไตรปฎก         ๑๐. หอกลอง
๕. สระน้ํา         ๑๑. พิพิธภัณฑทางพระพุทธศาสนา

           ๖. ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช

๑

๒

๕

๓

๔

๓

๓ ๓

๖ ๗

๘

๙๑๐

๑๑

แผนผังที่ ๖-๑  :  ผังบริเวณพุทธมณฑล แสดงพื้นที่โครงการออกแบบ
(ที่มา : ฝายอาคารสถานที่ สํานักงานพุทธมณฑล)



๒๖๓

๖.๑.๓  องคประกอบของโครงการ
จากการกําหนดวัตถุประสงคของโครงการในขางตน ประกอบกับขอมูลจากการศึกษาตําหนัก

สมเด็จพระสังฆราชในบทที่ผานมาทําใหสามารถนํามาสรุปเปนรายละเอียดของโครงการ เพ่ือทําการ  
ออกแบบไดเปนสวนตางๆ ดังนี้

๑)  สวนตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
เปนสวนที่สําคัญที่สุดของโครงการ โดยใชเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราชและที่พักอาศัย

ของผูติดตามตางๆ อันประกอบไปดวยสวนสําคัญตางๆ ไดแก
๑.๑) ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช เปนตําหนักที่ใชประทับของสมเด็จพระสังฆราชขณะ

เสด็จมายังพุทธมณฑล ซึ่งสามารถใชเปนที่ประทับบรรทม, เสด็จออกรับแขกที่มาเขาเฝา, ทรงงาน และ
ประกอบสมณกิจตางๆ ได

๑.๒) กุฏิพระอนุจร เปนกุฏิสําหรับพระสงฆที่ตามเสด็จสมเด็จพระสังฆราช โดยทั่วไปจะ
มีอยู ๒ รูป

๑.๓) สํานักเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช เปนสํานักงานสําหรับรับเรื่องเกี่ยวกับพระ  
ศาสนกิจที่คณะบุคคลตางๆ มากราบทูลถวายตอสมเด็จพระสังฆราช โดยมีเลขานุการสมเด็จ           
พระสังฆราชเปนหัวหนาและมีเจาหนาที่ตางๆ ทั้งพระสงฆและฆราวาสทํางานรวมกัน

๑.๔) เรือนพักเจาหนาที่ เปนเรือนสําหรับพักของเจาหนาที่ที่ติดตามสมเด็จพระสังฆราช
ขณะเสด็จไปตามสถานที่ตางๆ ซึ่งจะประกอบไปดวย แพทย พยาบาล และคนขับรถ เปนตน

๑.๕) องคประกอบอ่ืนๆ ไดแก อาคารที่สนองประโยชนใชสอย เชน เรือนครัว, เรือน  
หองน้ําของพระสงฆและฆราวาสที่มาเขาเฝา, สวนรักษาความปลอดภัย และอาคารที่เสริมฐานานุศักดิ์
เชน หอพระ หอไตร เปนตน

) สวนประชุมมหาเถรสมาคม
เปนสวนที่ใชรองรับการประชุมของกรรมการมหาเถรสมาคม และการประชุมยอยของ         

คณะกรรมการตางๆ ของคณะสงฆไดดวย ซึ่งประกอบไปดวยสวนสําคัญตางๆ ไดแก
๒.๑) หอประชุมมหาเถรสมาคม เปนอาคารสําหรับใชประชุมของกรรมการมหาเถร

สมาคมซึ่งมีทั้งหมด ๒๑ รูป รวมทั้งมีเจาหนาที่ของสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติอีก ๕-๖ คน โดย
ภายในหอประชุมจะมีการติดตั้งสิ่งอํานวยความสะดวกสําหรับการประชุมตางๆ เชน ระบบติดตอสื่อสาร
ภายในทั้งภาพและเสียงระบบสไลด-มัลติวิชั่น รวมทั้งสามารถทําการถายทอดสดการประชุมไปยัง
สถานีโทรทัศนตางๆ ได เปนตน

๒.๒) สวนพักรับรอง เปนที่สําหรับพักรับรองของกรรมการมหาเถรสมาคมกอนจะเขา
ประชุมรวมทั้งยังใชเปนที่ฉันภัตตาหาร

๒.๓) หองประชุมยอย เปนหองประชุมขนาดเล็กสําหรับประชุมของคณะกรรมการตางๆ 
ที่มหาเถรสมาคมจัดตั้งขึ้น และใชประชุมของหนวยงานอื่นๆ



๒๖๔

๒.๔) หองแถลงขาว สําหรับเปนที่แถลงขาวเกี่ยวกับการประชุมมหาเถรสมาคมในแตละ
ครั้ง โดยจะมีโตะแถลงขาว และที่นั่งของนักขาวตางๆ อยูภายในหอง

๓)  สวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม
เปนสํานักงานของเจาหนาที่สํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคมอันมีหนาที่ทํางานโดยตรงกับสมเด็จ

พระสังฆราชและมหาเถรสมาคม ซึ่งจะประกอบไปดวยสวนสําคัญตางๆ ไดแก
๓.๑) หองผูอํานวยการสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม เปนหองทํางานของผูอํานวย

การสํานักฯ โดยภายในจะมีทั้งสวนรับแขก, สวนเลขานุการและหองน้ําอยูภายในหอง
๓.๒) สํานักงาน เปนหองทํางานของเจาหนาที่สํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม โดยใน

ปจจุบันมีจํานวนเจาหนาที่ทั้งหมดประมาณ ๖๐ คน แยกเปนสวนงานตางๆ ๕ สวน ไดแก
- สวนงานมหาเถรสมาคม
- สวนงานในสมเด็จพระสังฆราช
- สวนกิจการคณะสงฆ
- สวนคุมครองพระศาสนา
- สวนศาสนวิเทศ

โดยในแตละสวนงานก็จะมีผูอํานวยการสวนอยูฝายละ ๑ คน ซึ่งสวนงานทั้ง ๕ สวนจะ
ทํางานประสานรวมกันอยูตลอดเวลา ดังน้ันการจัดภายในสํานักงานจึงมักจัดใหอยูในพ้ืนที่เดียวกันทั้ง
หมด เพ่ือใหเดินทางติดตอถึงกันไดสะดวกที่สุด

๓.๓) หองประชุม สําหรับใชประชุมของเจาหนาที่ภายในสํานักเลขาธิการมหาเถร
สมาคม โดยสามารถจัดเปนหองประชุมกลุมยอยของสวนงานแตละสวนได

๓.๔) หองสมุด สําหรับใชคนควาขอมูลตางๆ เกี่ยวกับสมเด็จพระสังฆราช และมหาเถร-
สมาคมซึ่งจะเปดใหบุคคลภายนอกสามารถเขามาใชงานได

๔)  สวนกุฏิพระสงฆ
เปนสวนกุฏิและเสนาสนะตางๆ ของกรรมการมหาเถรมาคมและพระสงฆอาคันตุกะตางๆ ซึ่งจะ

ประกอบไปดวย ๓ สวนใหญๆ ไดแก
๔.๑) กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ เปนสวนที่พํานักของสมเด็จพระราชาคณะ ซึ่งในปจจุบัน

จะมีอยู ๘ รูป และแตละรูปก็จะมีพระอนุจรติดตามอยู ๒ รูป
๔.๒) กุฏิพระราชาคณะ เปนสวนที่พํานักของพระราชาคณะซึ่งมีทั้งหมด ๑๒ รูปและแต

ละรูปก็จะมีพระอนุจรติดตามอยู ๑-๒ รูป
๔.๓) กุฏิพระสงฆอาคันตุกะ เปนสวนที่พํานักของพระสงฆอาคันตุกะที่เปนพระสังฆรา-

ชาจากประเทศตางๆ โดยในโครงการไดเตรียมหองพํานักไวสําหรับพระสังฆราชา ๔ รูปและแตละรูปจะมี
พระอนุจรและเจาหนาที่ติดตามอีกจํานวนหนึ่ง



๒๖๕

๕)  สวนบริการ
เปนสวนที่ทําหนาที่บริการรองรับโครงการทั้งหมด ซึ่งประกอบไปดวยสวนตางๆ ไดแก

๕.๑) โรงอาหาร เปนที่รับประทานอาหารของพนักงานและเจาหนาที่ตางๆ รวมทั้งบุคคล
ภายนอกดวย มีลักษณะเปนหองอาหารขนาดใหญจุคนไดประมาณ ๑๐๐ คน มีพ้ืนที่สวนขายอาหาร หอง
ครัว หองเตรียมอาหาร และหองน้ํา

๕.๒) หองพนักงาน เปนหองสําหรับพนักงานฝายอาคารสถานที่ พนักงานรักษาความ
ปลอดภัย นักการและแมบาน ซึ่งจะมีทั้ง LOCKER หองน้ําและหองพักผอนของพนักงาน

๕.๓) หองเครื่องงานระบบ ประกอบไปดวย หองเครื่องระบบไฟฟา หองเครื่องระบบ
สุขาภิบาล และหองซักรีดรวมของโครงการ

๖๖..๒๒    ผผลลงงาานนกกาารรออออกกแแบบบบ

๖.๒.๑  การวางผังบริเวณ

การวางผังบริเวณของโครงการไดใชแนวความคิดหลักในการจัดวางอยู ๒ ประการ ไดแก

๑) ตามการใชสอย
    จากขอมูลในการกําหนดองคประกอบของโครงการ เม่ือนํามาพิจารณาตามการใชสอยในแต

ละสวนทําใหสามารถกําหนดพื้นที่จัดวางอาคารเรียงลําดับตามความสําคัญในการเขาถึงไดเปน ๓ พ้ืนที่
ใหญๆ ไดแก

๑.๑) พ้ืนที่สวนกลาง (PUBLIC AREA) คือ พ้ืนที่สวนใชงานของบุคลากรและเจาหนาที่
ภายในโครงการ รวมทั้งบุคคลภายนอกที่สามารถเขาถึงไดโดยตรงและมีการใชงานอยูเปนประจํา อันได
แกอาคาร ๒ สวน คือ สวนประชุมมหาเถรสมาคมและสวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม ซึ่งพื้นที่สวน
กลางนี้จะจัดใหอยูดานหนาสุดของโครงการสามารถเขาถึงไดอยางสะดวกทั้งภายในและภายนอกโครง
การ โดยจัดใหสวนประชุมมหาเถรสมาคมอยูทางทิศตะวันตกใกลกับสระน้ําเพื่อใหไดรับสภาพแวดลอมที่
ดีที่สุด และสวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคมจะจัดใหอยูทางทิศตะวันออกใกลกับลานจอดรถเพื่อให
สะดวกตอการมาติดตอของบุคคลภายนอกและเจาหนาที่โครงการที่สามารถจอดรถที่ลานแลวเดินเขาถึง
สวนสํานักงานไดโดยตรง (ดูแผนผังที่ ๖-๒)

๑.๒) พ้ืนที่สวนพักอาศัย (RESIDENCE AREA) คือ พ้ืนที่สวนตําหนักสมเด็จพระ
สังฆราชและกุฏิตางๆ ที่ตองการความเปนสวนตัวและความสงบสงัดเพื่อสะดวกตอการประกอบสมณกิจ
ตางๆ ของพระสงฆ ดังน้ันจึงจัดวางใหพ้ืนที่สวนนี้อยูถัดเขามายังดานในของโครงการ โดยใหสวน
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชอยูดานหนาและมีกุฏิสมเด็จพระราชาคณะ กุฏิพระราชาคณะ และกุฏิพระ
อาคันตุกะ เรียงตอกนัตามลําดับสมณศักดิ์ (ดูแผนผังที่ ๖-๒)

๑.๓) พ้ืนที่สวนบริการ (SERVICE AREA) จัดใหอยูดานในของโครงการ เพ่ือใหลับตา
จากบุคคลภายนอก แตใหอยูใกลกับสวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม เพราะเปนสวนที่มีการใชงาน
อยางตอเนื่องและเปนประจํา (ดูแผนผังที่ ๖-๒)



๒๖๖

องคประกอบการวางผัง
๑. สวนประชุมมหาเถรสมาคม และสวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม
๒. ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
๓. กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ
๔. กุฏิพระราชาคณะ
๕. กุฏิพระอาคันตุกะ
๖. สวนบริการ

๑

สระน้ํา

๒

๖

๓๔๕

ลานจอดรถ

คูน้ํา ทางเขา
หลัก

แผนผังที่ ๖-๒  :  ผังบริเวณแสดงแนวความคิดในการวางผังตามการใชสอย



๒๖๗

๒)  ตามตนไมในพุทธประวัติ
     เน่ืองจากพื้นที่ออกแบบซึ่งเปนเขตสังฆาวาสนั้นอยูหางจากองคพระประธานและวิหารของ

พุทธมณฑลมาก ดังนั้นผูออกแบบจึงไดนําเอาตนไมในพุทธประวัติที่เกี่ยวของกับองคพระสัมมาสัมพุทธ
เจา โดยเฉพาะในขณะที่ทรงประทับอยูตามตนไมตางๆ มาใชเปนอุเทสิกะเจดีย*  เพ่ือใหเปนที่เคารพและ
ระลึกถึงพระคุณของพระองคไดตลอดเวลาอยางใกลชิด โดยตนไมที่นํามาใชไดแก

๑) ตนพระศรีมหาโพธิ์ เปนตนไมที่ใชประทับขณะตรัสรูและเสวยวิมุติสุขในสัปดาหแรก
๒) ตนสาละ เปนตนไมที่ใชประทับขณะประสูติและปรินิพพาน
๓) ตนไทรหรือตนอชปาลนิโครธ เปนตนไมที่ใชประทับขณะเสวยวิมุติสุขในสัปดาหที่หา
๔) ตนจิกหรือตนมุจลินท เปนตนไมที่ใชประทับขณะเสวยวิมุติสุขในสัปดาหที่หก
๕) ตนเกดหรือตนราชายตนะ เปนตนไมที่ใชประทับขณะเสวยวิมุติสุขในสัปดาหที่เจ็ด

     ดังน้ันในการวางผังบรเิวณจึงไดนําเอาตนไมทั้ง ๕ ชนิดนี้มาใชเปนแนวความคิดหลักในการ
จัดวาง โดยจัดใหตนพระศรีมหาโพธิ์ซึ่งเปนตนไมที่สําคัญที่สุดวางอยูกึ่งกลางของโครงการและตนสาละ
ซึ่งมีความสําคัญรองลงมาจัดใหอยูในเขตพ้ืนที่สวนตําหนักสมเด็จพระสังฆราช สวนตนไทรและตนเกดจะ
วางอยูในทิศตะวันออกและทิศใตของตนพระศรีมหาโพธิ์ตามลําดับ ซึ่งเปนการวางตามทิศที่มีปรากฏตาม
อรรถกถามหาวรรคพระวินัยในคัมภีรพระไตรปฎก๑ สวนตนจิกนั้นเปนที่ที่พระยามุจลินทนาคราชไดเลื้อย
ขึ้นมาขดตัวรอบพระพุทธองคแลวแผพังพานเพื่อปองกันไมใหฝนนอกฤดูกาลตองพระบวรกายของพระ
พุทธเจา ซึ่งจัดเปนตนไมที่เกี่ยวของกับนํ้าจึงไดจัดวางใหอยูในทิศตะวันตกของตนพระศรีมหาโพธิ์อัน
ใกลกับสระน้ําของโครงการ (ดูแผนผังที่ ๖-๓)

จากแนวความคิดหลักทั้ง ๒ ประการขางตน จึงไดนํามาจัดวางผังโครงการออกแบบโดยให   
ทางเขาหลักเปนถนนที่ตอเขามาจากถนนภายในพุทธมณฑลวิ่งตรงเขาสูตําหนักสมเด็จพระสังฆราช 
สวนประชุมมหาเถรสมาคมและสวนสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม โดยมีสระน้ําขนาดใหญวางอยู     
กึ่งกลางเพื่อเนนมุมมองใหกับตัวตําหนักสมเด็จพระสังฆราช และสวนถัดมาจะเปนที่ตั้งของตนพระศรี
มหาโพธิ์ซึ่งจะเปนลานขนาดใหญมีทางเดินเชื่อมเขาถึงไดทั้ง ๔ ทิศ เพ่ือใหพระสงฆและฆราวาสสามารถ
เขาไปสักการะบูชาไดอยางสะดวก สวนทางทิศตะวันออกและทิศตะวันตกของตนพระศรีมหาโพธิ์จะเปน
สวนกุฏิสมเด็จพระราชาคณะโดยจะมีอยู ๒ คณะ คณะละ ๔ หมูกุฏิ ซึ่งบริเวณกึ่งกลางของแตละคณะจะ
เปนที่ตั้งของตนไทรและตนจิกตามลําดับ สวนทางทิศใตของตนพระศรีมหาโพธิ์จะเปนที่ตั้งของตนเกด 
ซึ่งจะเปนจุดเชื่อมของกุฏิพระราชาคณะที่แบงออกเปน ๒ คณะเชนกัน โดยจะวางอยูทางทิศตะวันออก
และทิศตะวันตกของตนเกด สวนกุฏิพระอาคันตุกะจะวางอยูหางออกไปทางทิศใต เพ่ือใหมีความเปน 
สวนตัวและแยกการเขาถึงออกจากสวนอ่ืนๆ ของโครงการ (ดูแผนผังที่ ๖-๔)
                                                                                             

* หมายถึง ส่ิงที่สรางขึ้นเพื่ออุทิศตอพระพุทธองค เชน พระพิมพดินเผา พระพุทธบัลลังก เปนตน
๑ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว, พระราชหัตถเลขา-ลายพระหัตถ ประมวลพระนิพนธสมเด็จพระ

มหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (พระนคร: ธนาคารกรุงศรีอยุธยา, ๒๕๓๑), หนา ๑๔๑-๑๔๙.



๒๖๘

รายการสัญลักษณ

ตนไมในพุทธประวัติ

แกนหลัก

แกนรอง

แผนผังที่ ๖-๓  :  ผังบริเวณแสดงแนวความคิดในการวางผังตามตนไมในพุทธประวัติ

สระน้ํา

ตนพระศรีมหาโพธ์ิ

ลานจอดรถ

คูน้ํา
ทางเขา
หลัก

ตนเกด

ตนจิก

ตนสาละ

ตนไทร



๒๖๙



๒๗๐

๖.๒.๒  การจัดผังพ้ืน

แบงการออกแบบเปน ๒ สวน คือ

๑)  ผังพื้นกลุมอาคาร (คณะ)
โดยทั่วไปจะออกแบบใหเปนอาคารชั้นเดียวยกฐานสูง และแยกอาคารออกเปนหลังๆ วางเชื่อม

อยูบนชานหรือลานที่ยกพื้นสูงกวาระดับดิน โดยสวนที่เปนอาคารสาธารณะจะสามารถเขาถึงไดโดยตรง
จากทางเขาหลัก แตอาคารที่เปนสวนพักอาศัยจะมีการใชกําแพงกั้นลอมรอบ มีซุมประตูเปนทางเขาออก 
ทําใหไมสามารถเขาถึงไดโดยตรง เพ่ือสรางมีความเปนสวนตัวและความปลอดภัยแกพระสงฆที่อยูใน
คณะนั้นๆ

สวนกุฏิพระราชาคณะและกุฏิพระอาคันตุกะจะเปนอาคาร ๒ ชั้น โดยจัดใหพระที่มีสมณศักดิ์สูง
พํานักอยูชั้นบน สวนชั้นลางจะเปนที่พํานักของพระอนุจรและฆราวาสที่เปนเจาหนาที่และผูติดตามตางๆ

๒)  ผังพื้นอาคาร
เน่ืองจากภายในโครงการจะประกอบไปดวยอาคารหลายหลัง ดังนั้นในการออกแบบจึงไดจัดใหมี

ผังพ้ืนของอาคารอยูทั้งหมด ๕ ประเภทใหญๆ ตามลําดับความสําคัญ คือ

๒.๑) ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช  มีผังพ้ืนเปนรูปจตุรมุขหนายาว มีชวงเสากวาง ๗ 
เมตร ซึ่งมีขนาดใหญที่สุดเม่ือเทียบกับกุฏิพระสงฆหลังอ่ืนๆ โดยภายในจะแบงเปนหองประทับรับแขก
อยูสวนหนามีลักษณะเปนหองโถงขนาดใหญมีอาสนะยกสูงสําหรับเปนที่ประทับของสมเด็จพระสังฆราช
และดานหลังจะมีซุมพระประธานสําหรับใชสักการะบูชา ถัดมาเปนหองโถงโดยแบงเปนหองทรงงานและ
หองเสวย มีโตะหมูบูชาอยูกลางหองและดานหลังสุดของตําหนักจะเปนหองบรรทมซึ่งมีขนาดความกวาง
๓.๐๐ x ๕.๐๐ เมตร อันเปนขนาดที่สอดคลองกับพระธรรมวินัยและขอมูลจากการศึกษาในบทที่ผานมา
(ดูแผนผังที่ ๖-๕)

๒.๒) กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ  มีผังพ้ืนเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผาขนาด ๔ หอง มีระเบียง
อยูดานหนา โดยมีชวงเสากวาง ๕ เมตร ภายในแบงเปนหองโถงตั้งโตะหมูบูชาสําหรับรับแขกและ
ประกอบสมณกิจตางๆ กั้นฝาไมแบงเปนหองจําวัดขนาด ๓.๐๐ x ๕.๐๐ เมตรเชนกัน มีหองสรงและหอง
เตรียมอาหารอยูภายในกุฏิ (ดูแผนผังที่ ๖-๕)

๒.๓) กุฏิพระราชาคณะและกุฏิพระอาคันตุกะ  มีผังพื้นเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผาขนาด ๖ 
หอง มีระเบียงอยูดานหนาและมีชวงเสากวาง ๕ เมตรเหมือนกุฏิสมเด็จพระราชาคณะ แตแบงเปนกุฏิ
สําหรับพระสงฆอยู ๒ รูปแยกกัน โดยภายในจะมีการจัดผังพื้นคลายกับกุฏิสมเด็จพระราชาคณะแตจะมี
ขนาดหองโถงที่เล็กกวาและไมมีหองเตรียมอาหาร เพ่ือเปนการแสดงถึงสมณศักดิ์ของพระสงฆที่พํานัก
วามีสมณศักดิ์ที่นอยกวา (ดูแผนผังที่ ๖-๕)

๒.๔) กุฏิพระอนุจร  มีผังพ้ืนเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผาขนาด ๓ หอง มีระเบียงอยูดานหนา
และมีชวงเสากวาง ๔ เมตร ภายในแบงเปนหองจําวัด ๒ หอง ไมมีหองโถง และมีหองสรงสําหรับพระ
อนุจรใชรวมกัน (ดูแผนผังที่ ๖-๕)



๒๗๑

๒.๕) หอประชุมมหาเถรสมาคมและอาคารสํานักงาน  เน่ืองจากเปนอาคารที่มีการใช
สอยของผูใชเปนจํานวนมาก ดังนั้นอาคารจึงมีขนาดใหญที่สุด โดยมีผังพื้นเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผาขนาด ๗ 
หอง มีชวงเสากวางถึง ๑๑ เมตร ภายในจัดเปนหองโถงโลงเพ่ือสะดวกในการจัดเฟอรนิเจอรตางๆ ให
เหมาะสม (ดูแผนผังที่ ๖-๕)

แผนผังที่ ๖-๕  :  ผังพ้ืนของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชและอาคารตางๆ ภายในโครงการ

๒.๑) ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ๒.๒) กุฏิสมเด็จพระราชาคณะ

๒.๓) กุฏิพระราชาคณะและกุฏิพระอาคันตุกะ ๒.๔) กุฏิพระอนุจร

๒.๕) หอประชุมมหาเถรสมาคม
และอาคารสํานักงาน



๒๗๒

๖.๒.๓  รูปแบบสถาปตยกรรม

อาคารทั้งหมดภายในโครงการจะมีรูปแบบสถาปตยกรรมเปนแบบไทยประเพณีทั้งหมด โดยนํา
เอาลักษณะของอาคารพักอาศัยที่เปนอาคารกออิฐถือปูนมาใชเปนหลัก ซึ่งในการออกแบบสามารถจัด
แบงรูปแบบสถาปตยกรรมออกไดเปน ๓ ประเภท ไดแก

๑)  ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
จากการศึกษาในบทที่ ๔ เกี่ยวกับรูปแบบของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชรูปแบบไทยประเพณี

ทําใหสามารถนําขอมูลมาสรุปเพ่ือออกแบบไดดังตอไปน้ี
๑.๑) ฐานอาคาร เปนฐานปทมยกสูงตั้งอยูบนฐานเขียงโดยบริเวณทองไมจะเจาะเปน

ชองใสกระเบื้องปรุสําหรับระบายอากาศอยูในทุกๆ ชวงเสา
๑.๒) เรือนอาคาร เปนผนังกออิฐถือปูนฉาบเรียบ มีลักษณะลมสอบเขาหาสวนยอด ตาม

แนวเสากออิฐเปนผนังยกเก็จ ไมมีหัวเสา บริเวณประตูหนาตาง ไมมีซุมแตจะทําเปนบัวปูนปนลักษณะ
คลายกรอบเช็ดหนาโดยรอบแทน สวนบานประตูหนาตางจะเปนบานกรอบไมมีลูกฟกเปนกระจกพน
ทรายทําลวดลายดอกไมรวง

๑.๓) ยอดอาคาร เปนหลังคาจั่วทรงสูง ลักษณะเครื่องลํายองประดับ ชอฟา ใบระกา 
นาคสะดุง หางหงส โดยสวนมุขทางเขายื่นหลังคาออกมาเปนมุขเด็จ สวนหลังคาตับลางสุดจะยื่นเปนกัน
สาดยาว ๑.๕๐ เมตรโดยรอบและมีคันทวยไมรองรับอยูทุกๆ แนวเสา บริเวณหนาบันเปนกออิฐฉาบปูน
ประดับกระจกสี โดยที่หนาบันมุขดานหนาจะเปนรูปสัญลักษณพระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช สวน
หนาบันมุขดานขางและดานหลังจะเปนรูปตาลปตรพัดยศประจําตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช

๒)  หอประชุมมหาเถรสมาคม
เน่ืองจากเปนอาคารที่มีความสําคัญรองมาจากตําหนักสมเด็จพระสังฆราช ดังน้ันการออกแบบ 

จึงไดใชองคประกอบตางๆ รองลงมา โดยอาคารจะมีสวนฐานอาคารและเรือนอาคารลักษณะเดียวกันกับ
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช แตสวนยอดอาคารจะใชการเปนหลังคาจั่วทรงสูงลักษณะรวยระกาแทนซึ่ง
ประดับดวย ชอฟามอญ(หรือชอฟาปนลม) ใบระกา รวย และหางหงสเปนปูนปนทั้งหมด สวนหนาบัน
เปนกออิฐฉาบปนูประดับลวดลายสัญลักษณของมหาเถรสมาคมซึ่งทําดวยปูนปนเชนกัน

๓)  กุฏิพระสงฆและเสนาสนะตางๆ
จะมีฐานอาคารเปนฐานปทมยกสูง ยกเวนกุฏิพระอนุจรที่จะใชเปนฐานหนากระดานเทานั้น สวน

เรือนอาคารจะเปนผนังกออิฐฉาบปูนเรียบ ไมมีการยกเก็จเปนแนวเสา เจาะชองประตูหนาตางเรียบไมมี
ซุมหรือบัวปูนปน และเฉพาะกุฏิพระสมณศักดิ์สูงบริเวณบานหนาตางจะมีหยองหนาตางดวย สวนยอด
อาคารจะเปนหลังคาจั่วทรงสูง ไมซอนหลังคา แตมีตับหลังคา ๒ ตับ โดยตับบนเปนหลังคาจั่วและตับลาง
เปนหลังคากันสาด มีค้ํายันรองรับอยูทุกชวงเสา บริเวณหนาจ่ัวมีหลังคาปกนกดวย สวนเครื่องปดเครื่อง
มุงใชเปนปนลมปูนปน หนาบันกออิฐฉาบปูนเปนแบบลูกฟกหนาพรหมที่มีลูกฟกเปนกระดานดุนทั้งหมด



๒๗๓

๖.๒.๔  โครงสรางและวัสดุกอสราง

อาคารทั้งหมดภายในโครงการจะใชโครงสรางหลักเปนระบบเสาและคาน (POST & LINTEL 
SYSTEM) และใชวัสดุโครงสรางเปนคอนกรีตเสริมเหล็ก เน่ืองจากเปนระบบโครงสรางที่สามารถกอสราง
ไดอยางสะดวกรวดเร็ว มีความแข็งแรงทนทาน และชวยใหเพ่ิมขนาดความกวางของชวงเสาไดมากกวา
ระบบผนังรับนํ้าหนักดวย ซึ่งรายละเอียดของโครงสรางในสวนตางๆ ของอาคารมีดังตอไปน้ี

๑)  โครงสรางฐานราก
ใชฐานรากเปนคอนกรีตเสริมเหล็ก โดยมีเสาเข็มคอนกรีตเสริมเหล็กอัดแรงเปนสวนชวยถายเท

น้ําหนักของอาคารลงสูพ้ืนดิน

๒)  โครงสรางพื้น
พ้ืนอาคารโดยทั่วไปจะใชเปนพ้ืนคอนกรีตเสริมเหล็กหลอกับที่ เน่ืองจากเปนระบบพ้ืนที่มีความ

แข็งแรงทนทานและมีความสามารถในการรับน้ําหนักไดเปนอยางดี รวมทั้งยังสามารถปองกันความชื้น
และการรั่วซึมไดดวย สวนอาคารที่สูง ๒ ชั้น คือ กุฏิพระราชาคณะและกุฏิพระอาคันตุกะจะใชโครงสราง
ของพื้นชั้นบนเปนพ้ืนคอนกรีตเสริมเหล็กหลอสําเร็จแทน เน่ืองจากเปนพ้ืนสวนที่ไมถูกความชื้นมากเชน
พ้ืนชั้นลางรวมทั้งยังสามารถติดตั้งไดสะดวกและรวดเร็ว

สําหรับพื้นทางเดิน ลาน ถนนตางๆ ที่อยูในระดับดินจะใชเปนพ้ืนคอนกรีตเสริมเหล็กหลอบนดิน
ทั้งหมด

๓)  โครงสรางผนัง
ใชเปนผนังกออิฐฉาบปูนทาสีทั้งหมด โดยจะใชเปนผนังกออิฐเต็มแผนเปนสวนใหญ เน่ืองจาก

ตองการใหผนังมีความหนาเพื่อชวยลดการถายเทความรอนเขาสูอาคารและยังสามารถฝงทองานระบบ
ตางๆ เขาไปภายในได

๕)  โครงสรางหลังคา
หลังคาอาคารสวนใหญจะใชโครงสรางเปนไม เน่ืองจากอาคารจะมีชวงกวางของเสาไมมากนัก 

(ระหวาง ๒.๕๐-๕.๐๐ เมตร) โดยจะใชระบบโครงสรางหลังคาแบบขื่อกับจันทันเปนหลัก สวนอาคารที่มี
ชวงเสาที่กวางมาก เชนหอประชุมมหาเถรสมาคมและอาคารสํานักเลขาธิการมหาเถรสมาคม(ชวงกวาง 
๑๑.๐๐ เมตร) นั้นจะใชโครงสรางเหล็กแทน เน่ืองจากเปนโครงสรางที่แขง็แรงและมีความสามารถในการ
พาดชวงกวางไดดีกวาไม

สวนวัสดุมุงหลังคาจะใชเปนกระเบื้องดินเผาทั้งหมด และปองกันการรั่วซึมของหลังคาโดยใช
แผนสแตนเลสพับวางรองใตกระเบื้องตามแนวระแนง



๒๗๔

๖.๒.๕  องคประกอบตกแตงทางสถาปตยกรรม

สําหรับตําหนักสมเด็จพระสังฆราชไดทําการออกแบบองคประกอบตกแตงทางสถาปตยกรรมอยู 
๒ สวนใหญๆ ไดแก

๑)  หนาบัน
เน่ืองจากตําหนักสมเด็จพระสังฆราชเปนอาคารทรงจตุรมุข คือมีหนาบันอยู ๔ ดาน ดังน้ันการ

ออกแบบลายหนาบันจึงทําแยกออกเปน ๒ แบบ คือ
๑.๑) หนาบันมุขทางเขา ประดับลวดลายดวยการปดทองประดับกระจกสี โดยวางลาย

ประธานเปนรูปพระตราตําแหนงสมเด็จพระสังฆราช มีพ้ืนลายประกอบเปนลายพฤกษชาติที่มีแมแบบ
ลายมาจากลวดลายที่ประดับอยูบนเครื่องประกอบสมณศักดิ์ของสมเด็จพระสังฆราชมาประยุกตใช

๑.๒) หนาบันมุขดานขางและดานหลัง ใชลวดลายประดับตกแตงเหมือนกันทั้งสามดาน 
เพ่ือตองการเนนความสําคัญเฉพาะสวนมุขทางเขาเปนหลัก โดยประดับลวดลายดวยการปดทองประดับ
กระจกสี โดยวางลายประธานเปนรูปตาลปตรพัดยศประจําตําแหนงสมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ และมี
พ้ืนลายประกอบเปนลายพฤกษชาติแบบพุมขาวบิณฑ แมลายใบเทศเหมือนกับหนาบันมุขทางเขา

๒)  ซุมพระประธาน
พระประธานภายในหองประทับรับแขกของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชเปนพระพุทธรูปปาง

ประทานพรในพระอิริยาบถนั่งขัดสมาธิและพระหัตถซายวางบนพระเพลา พระหัตถขวาแบฝาพระหัตถ
ยื่นออกไปวางที่พระชาน๒ุ ประดิษฐานบนฐานกลีบบัว รัตนบัลลังก และชั้นฐานปทม เปนปูนปนปดทอง
ประดับกระจกสี ซึ่งตั้งอยูภายในซุมเรือนแกวฐานสิงห มีรวบจอมเปนรูปเศวตฉัตร ๓ ชั้นสีขาวอันเปน
สัญลักษณประจําของสมเด็จพระสังฆราชดวย และทั้งหมดประดับลายพฤกษชาติที่มีแมแบบลายมาจาก
ลวดลายที่ประดับอยูบนเครื่องประกอบสมณศักดิ์ของสมเด็จพระสังฆราชดวยเชนกัน

                                                                                             

๒ พระพิมลธรรม ราชบัณฑิต (ชอบ อนุจารีมหาเถระ), ตํานานพระพุทธรูปปางตางๆ (กรุงเทพฯ: โครงการ
มูลนิธิหอไตร, ๒๕๓๓), หนา ๔๙.



๒๗๕



๒๗๖



๒๗๗



๒๗๘



๒๗๙



๒๘๐



๒๘๑



๒๘๒



๒๘๓



๒๘๔



๒๘๕



๒๘๖



๒๘๗



๒๘๘



๒๘๙



๒๙๐



๒๙๑



๒๙๒



๒๙๓



๒๙๔



บบททที่ที่  ๗๗

บบททสสรุรุปปแแลละะขขออเเสสนนออแแนนะะ

การศึกษาอาคารประเภทตําหนักสมเด็จพระสังฆราชนี้มีจุดประสงคหลักเพื่อศึกษาถึงรูปแบบและ
องคประกอบทางสถาปตยกรรมที่ถูกนํามาใชเพ่ือแสดงออกถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารที่มีสมณศักดิ์สูงกวา
กฏุพิระสงฆทัว่ไป พรอมทัง้สบืคนถงึทีม่าและเหตผุลตางๆ ทีเ่กีย่วของ โดยใชวธิกีารศกึษาขอมูลเบือ้งตน
เกี่ยวกับองคสมเด็จพระสังฆราชทั้งในดานประวัติความเปนมา พระจริยวัตร พระศาสนกิจ และผูที่   
เกี่ยวของตางๆ พรอมทั้งทําการสํารวจรังวัดตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่เลือกทําการศึกษาเพื่อนํามาสู
การวิเคราะหเปรียบเทียบกับขอมูลทางประวัติศาสตร พระธรรมวินัย และความรูทางสถาปตยกรรมตางๆ 
อันจะทําใหสามารถสรุปผลการศึกษาออกมาได แลวจึงนําขอมูลนั้นมาใชเปนแนวทางในการออกแบบ  
ตอไป ซึ่งมีรายละเอียดโดยสรุปดังตอไปน้ี

พระอารามที่สถิตของสมเด็จพระสังฆราช
จากการศึกษาสรุปไดวาสมเด็จพระสังฆราชจะสถิตอยูในพระอารามที่สําคัญของเมืองหลวงเสมอ 

โดยเฉพาะในสมัยสุโขทัย สมัยอยุธยา และสมัยรัตนโกสินทรตอนตนน้ันจะตองสถิตอยู ณ วัดมหาธาตุทุก
พระองค สวนในสมัยหลังตอมาพบวาสมเด็จพระสังฆราชนั้นไมจําเปนตองสถิตอยูในวัดมหาธาตุอีกตอไป 
แตก็จะสถิตอยูเฉพาะในพระอารามหลวงที่มีความสําคัญเทานั้น

ลักษณะผังบริเวณ
ตําแหนงที่ตั้งของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในแตละหลังพบวาจะตั้งอยูในพ้ืนที่ที่ใกลกับพระ

อุโบสถของวัดมากที่สุด เพ่ือความสะดวกในการประกอบสมณกิจของสงฆ รวมทั้งยังตั้งอยูในตําแหนงที่
เปนศูนยกลางหรือดานหนาของเขตสังฆาวาสเสมอ เพ่ือที่จะสามารถควบคุมดูแลพระสงฆภายในวัดได
อยางทั่วถึง และจากการศึกษาเปรียบเทียบตําแหนงการจัดวางของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในผัง
บริเวณของทุกพระอารามพบวาตําหนักสวนมากมักตั้งอยูทางทิศขวามือของพระประธาน ทั้งน้ีคงเปน
เพราะความเชื่อถือในเรื่องทิศทางอันเปนมงคลสําหรับปลูกการสรางกุฏิเจาอาวาสดวย

การจัดผังคณะตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชโดยมากจะตั้งอยูภายในคณะที่มีอาคารประกอบอยูหลายหลัง อัน

ประกอบไปดวย ตําหนักสมเด็จพระสังฆราช, หอประชุมสงฆ, สํานักงานเลขานุการสมเด็จพระสังฆราช 
และกุฏิพระสงฆ สวนอาคารประเภทหอไตร หอพระ หรือหอเย็นน้ันพบวานอกจากจะสรางขึ้นเพื่อใชงาน
ตามประโยชนใชสอยของอาคารนั้นๆ แลว ยังเปนอาคารที่ใชในการสงเสริมสมณศักดิ์ของสมเด็จ      
พระสังฆราชไดดวย



๒๙๖

สวนรูปแบบการการจัดวางผังของคณะพบวามีอยู ๒ ประเภทใหญๆ ไดแก การวางผังแบบเนน
แนวแกน ซึ่งสวนมากจะเปนคณะที่มีหอประชุมสงฆอยูภายใน สวนการวางผังแบบกลุมน้ันจะใชกับคณะ
ที่มีขนาดเล็กและมักไมมีหอประชุมสงฆอยูภายในคณะ

ลักษณะผังพื้น
ผังพ้ืนของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจะประกอบไปดวย หองบรรทม, หองโถง, หองทรงงาน,

หองพระอุปฏฐาก, หองสรง และหองอ่ืนๆ ตามความประสงคของสมเด็จพระสังฆราชแตละพระองค โดย
ขนาดของหองแตละหองก็จะมีความแตกตางกันไปตามความตองการในการใชสอย ยกเวนหองบรรทมที่
จะมีขนาดประมาณ ๑๕ ตารางเมตรเสมอ ซึ่งเปนขนาดที่สอดคลองกับพระวินัยบัญญัติอันกําหนดขนาด
ของกุฏิพระสงฆไว คือ ยาว ๑๕ คืบพระสุคต และกวาง ๗ คืบพระสุคตวัดในรวมใน

สําหรับรูปแบบการจัดผังพ้ืนพบวาจะใหความสําคัญกับพ้ืนที่ที่ใชเสด็จออกประทับรับแขกเปน
หลัก เน่ืองจากพระศาสนกิจหลักของสมเด็จพระสังฆราชอยางหนึ่งก็คือการเสด็จออกรับแขกที่มาเขาเฝา
ซึ่งมีเปนจํานวนมากในแตละวัน ดังน้ันจึงพบวาตําหนักสวนมากจึงมักสรางหอประชุมสงฆที่เปนอาคาร
โถงโลงขนาดใหญไวอยูดานหนาเพื่อใชตอนรับแขกที่มารอเขาเฝาสมเด็จพระสังฆราชเสมอ

รูปแบบสถาปตยกรรม
ตําหนักสมเด็จพระสังฆราชจัดเปนอาคารที่พักอาศัยประเภทหนึ่ง ดังนั้นจะเห็นไดวารูปแบบทาง

สถาปตยกรรมของตําหนักจึงมีลักษณะที่หลากหลายอันเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย ซึ่งสามารถที่จะสรุป
ออกมาไดเปน ๕ รูปแบบ คือ

- รูปแบบไทยประเพณี
- รูปแบบจีน
- รูปแบบเลียนอยางตะวันตก
- รูปแบบตะวันตก
- รูปแบบไทยประยุกต

ซึ่งในแตละรูปแบบก็จะมีลักษณะเฉพาะตัวที่แตกตางกันออกไป สวนในการศึกษาเพื่อนํามาเปน
แนวทางในการออกแบบครั้งน้ีจะเนนตําหนักสมเด็จพระสังฆราชทีมีรูปแบบไทยประเพณีเปนหลัก ซึ่ง
สามารถสรุปเปนสาระสําคัญไดดังนี้

๑) ลักษณะอาคาร โดยทั่วไปจะเปนอาคารสูงชั้นเดียว กออิฐถือปูน มีผังเปนรูปสี่เหลี่ยมผืนผา 
ยกใตถุนสูง ผนังลมสอบและหลังคาเปนจ่ัวทรงสูง ซึ่งมีทั้งลักษณะเรือนเด่ียวและเรือนแฝด

๒) ฐานอาคาร เปนฐานปทม ยกสูง บริเวณทองไมจะมีความกวางมาก เพ่ือเจาะชองประตูหรือ
หนาตางสําหรับเปนชองเปดของชั้นใตถุน ซึ่งจะแตกตางจากฐานอาคารของกุฏิพระสงฆ   
ทั่วไปที่จะไมมีการตกแตงใดๆ หรือหากมีก็จะเปนเพียงฐานบัวคว่ําในระดับพ้ืนดินเทานั้น

๓) ผนังอาคาร เปนผนังฉาบปูนเรียบ ทาสีขาว มีลักษณะลมสอบเขาหาสวนยอดของอาคาร



๒๙๗

๔) ซุมประตูหนาตาง เจาะเปนชองเปดอยูระหวางชวงเสา มีลักษณะเปนชองรูปสี่เหลี่ยมผืนผา
ทรงสูง ลมสอบเล็กนอย บริเวณกรอบโดยรอบของชองเปดพบวาไมมีการทําเปนซุมประตู
หรือซุมหนาตางเลย จะเปนเพียงแตทําลอกบัวปูนเทานั้น

๕) บานประตูหนาตาง พบวาจะตกแตงดวยการลงรักปดทองเปนลวดลายดอกไมรวง ลายพุม
ขาวบิณฑ หรือลายไมมงคลตางๆ บนตัวบาน และมีหยองหนาตางที่แกะสลักลวดลายดอก
พุดตานดวย

๖) ยอดอาคาร เปนหลังคาจั่วทรงสูงผืนเดียวคลุมตลอดอาคาร ไมนิยมมีซอนชั้นหลังคาแตจะมี
ตับหลังคาหลายตับแทนเพื่อชวยลดขนาดของผืนหลังคาลง สวนบริเวณหนาจั่วจะประดับ
เครื่องลํายอง ชอฟา ใบระกา หางหงส ลงรักปดทองทั้งหมด ซึ่งจะแตกตางจากกุฏิพระสงฆ
ทั่วไปที่ตกแตงหนาจ่ัวดวยปูนปนเปนปูนหลบหลังคาหรือเปนปนลม

๗) หนาบัน มักจะไมทําการตกแตงใดๆ แตจะปลอยใหเรียบเกลี้ยง เหมือนกุฏิพระสงฆอ่ืนๆ   
ยกเวนในตําหนักบางหลังที่จะมีการปนปูนประดับกระจกสีแตลวดลายที่ใชก็จะเปน
สัญลักษณแสดงตําแหนงของสมเด็จพระสังฆราชเทานั้น

ดังน้ันจึงสามารถกลาวโดยสรุปไดวารูปแบบทางสถาปตยกรรมของตําหนักสมเด็จพระสังฆราช
จะมีการใชองคประกอบตางๆ รวมกันเพื่อแสดงออกใหเห็นถึงความสําคัญที่มีมากกวากุฏิพระสงฆทั่วไป
แตก็จะไมใชองคประกอบเหลานั้นใหมีลักษณะที่เทียบเทากับอาคารในเขตพุทธาวาสเลย รวมทั้งยังคํานึง
ถึงพระธรรมวินัยที่เปนพุทธบัญญัติขององคพระสัมมาสัมพุทธเจามาใชเปนหลักในการออกแบบไดอยางมี
ความเหมาะสมดวย

ขอเสนอแนะ
การศึกษารูปแบบของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชในวิทยานิพนธฉบับนี้ เปนการศึกษาเฉพาะแต

ลักษณะของกุฏิประเภทหนึ่งเทานั้น ซึ่งก็ใชเพียงแตการเก็บรวบรวมขอมูลทางประวัติศาสตรและทาง
กายภาพของตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่หลงเหลืออยูมาทําการศึกษา รวมทั้งยังศึกษาเฉพาะตําหนักที่
สรางขึ้นในชวงสมัยรัตนโกสินทรเพียงสมัยเดียวดวย ดังน้ันหากตองการที่จะศึกษาเพิ่มเติมเพ่ือใหเกิด
ความรูและความเขาใจอยางละเอียด ก็เสนอแนะวาควรที่จะศึกษาเพิ่มเติมในเรื่องตางๆ ดังตอไปน้ี

๑) ศึกษาถึงรูปแบบสถาปตยกรรมของกุฏิที่พระสงฆในสมณศักดิ์อ่ืนๆ ใชพํานัก เพ่ือนํามา
วิเคราะหเปรียบเทียบถึงการใชองคประกอบตางๆ ที่แสดงถึงฐานานุศักดิ์ของอาคารให     
ชัดเจนมากยิ่งขึ้น

๒) ศึกษาตําหนักสมเด็จพระสังฆราชที่สรางขึ้นในสมัยอ่ืนๆ เพ่ิมเติม ทั้งในดานของเอกสารทาง
ประวัติศาสตร โบราณคดี รวมไปถึงการสํารวจตําหนักบางหลังที่ยังคงหลงเหลือขอมูลใหทํา
การศึกษาได เพ่ือใหทราบถึงที่มาและพัฒนาการที่ถูกตองมากยิ่งขึ้น

๓) ศึกษาพระจริยวัตรและพระศาสนกิจของสมเด็จพระสังฆราชใหละเอียดมากยิ่งขึ้น เน่ืองจาก
ในวิทยานิพนธนี้ผูวิจัยไมสามารถเขาไปสัมภาษณองคสมเด็จพระสังฆราชไดโดยตรง แตใช
การสอบถามขอมูลจากพระอนุจรสวนพระองคเทานั้น จึงทําใหขอมูลอาจคลาดเคลื่อนไดบาง



รราายยกกาารรออาางงอิอิงง

ไขแสง ศุขะวัฒนะ. วัดพุทธศาสนาที่ไดรับอิทธิพลศิลปะจีนในสมัยตนกรุงรัตนโกสินทร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๒๖.

คณะกรรมการจดหมายเหตุแหงชาติ. จดหมายเหตุพระราชพิธีสถาปนาสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก ณ พระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ
ชวนพิมพ, ๒๕๓๖.

คณะกรรมการอํานวยการจัดสรางพุทธมณฑล. พุทธมณฑล เฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระปรมินทร
มหาภูมิพลอดุลยเดชฯ มหาราช. กรุงเทพฯ: บริษัท วิคตอรี่เพาเวอรพอยท จํากัด, ๒๕๓๑.

“จดหมายเหตุรัชกาลที่ ๔, สมุดไทยดํา เรื่องตําแหนงพระสังฆราช”. หอสมุดแหงชาติ.
จินตนา กระบวนแสง. เครื่องประกอบสมณศักดิ์. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, ๒๕๒๑.
โชติ กัลยาณมิตร. สถาปตยกรรมแบบไทยเดิม. กรุงเทพฯ: สมาคมสถาปนิกสยาม, ๒๕๓๙.
ณัฏฐภัทร จันทวิช. ตาลปตรพัดยศ:ศิลปบนศาสนวัตถุ. กรุงเทพฯ: ริเวอร บุคส, ๒๕๓๘.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. ตํานานคณะสงฆ. พระนคร: วัชรินทรการพิมพ,

๒๕๑๓.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. ประชุมพงศาวดาร ภาคที่ ๒๖ เรื่องตํานานวังเกา.

พระนคร: โรงพิมพโสภณพิพรรฒธนากร, ๔๖๖.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. ประวัติวัดมหาธาตุ. พระนคร: โรงพิมพโสภณ       

พิพรรฒธนากร, ๒๔๖๑.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. เรื่องประดิษฐานพระสงฆสยามวงศในลังกาทวีป.

กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๐๓.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. สาสนสมเด็จ เลม ๒๒. กรุงเทพฯ: องคการคาของ

คุรุสภา, ๒๕๐๕.
ดํารงราชานุภาพ, สมเด็จพระบรมวงศเธอ, กรมพระยา. สาสนสมเด็จ เลม ๒๖. กรุงเทพฯ: องคการคาของ

คุรุสภา, ๒๕๐๕.
ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร สมัยสมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงวชิรญาณวงศ ทรงครองวัด,ม.ป.ท.: ม.ป.พ.,

๒๕๐๓.
ทัศนีย พิกุล, วิสันธนี โพธิสุนทร และวรางคณา เอ่ียมแกว. ตําหนักวาสุกรี. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, 

๒๕๓๓.
แนงนอย ศักดิ์ศรี, ม.ร.ว. เรือนหลวง. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, ๒๕๔๑.



๒๙๙

แนงนอย ศักดิ์ศรี, ม.ร.ว. และคณะ. พระราชวังและวังในกรุงเทพฯ (พ.ศ. ๒๓๒๕-๒๕๒๕). กรุงเทพฯ: 
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๒๕.

ประชากิจกรจักร, พระยา. พงศาวดารโยนก. พระนคร: ชูสิน, ๒๔๙๘.
ประชา แสงสายัณห. กุฏิกออิฐถือปูน. วิทยานิพนธปริญญาสถาปตยกรรมศาสตรมหาบัณฑิต

ภาควิชาสถาปตยกรรมศาสตร บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๐.
ประชุมจารึกวัดพระเชตุพน. กรุงเทพฯ: คณะสงฆวัดพระเชตุพน, ๒๕๔๔.
ประชุมศิลาจารึกภาคที่ ๑ จารึกสุโขทัย. พิษณุโลก: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, ๒๕๒๐.
ประพัฒน ตรีณรงค. สมณศักดิ์และราชทินนาม และสมเด็จพระสังฆราช. วารสารไทย ๕๔ (เมษายน-

มิถุนายน ๒๕๓๗): ๔-๘.
ประวัติวัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม: วาดวยการสถาปนา กอสรางเพิ่มเติม ปฏิสังขรณ การพิเศษ และการ

เกี่ยวของตางๆ. กรุงเทพฯ: อมรินทรพร้ินติ้ง, ๒๕๔๓.
ประวัติวัดมกุฏกษัตริยารามราชวรวิหาร. กรุงเทพฯ: อมรินทรพรินติ้ง, ๒๕๔๐.
ประวัติวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์. กรุงเทพฯ: วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์, ๒๕๓๓.
ประวัติวัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม. กรุงเทพฯ: อมรินทร พร้ินติ้ง กรุพ, ๒๕๓๑.
ประวัติวัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม. กรุงเทพฯ: กรมแผนที่ทหาร, ๒๕๔๕.
ประวัติวัดสุทัศนเทพวราราม. กรุงเทพฯ: กรมแผนที่ทหาร, ๒๕๔๕.
ประวัติวัดสําคัญทางพระพุทธศาสนา เลม ๓. กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๒๔.
ผุสดี ทิพทัส และมานพ พงศทัต. บานในกรุงเทพฯ รูปแบบและการเปลี่ยนแปลงในรอบ ๒๐๐ ป (พ.ศ. 

๒๓๒๕-๒๕๒๕). กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.
พระครูปลัดสัมพิพัฒนพรหมจริยาจารย (บุญ). ประวัติพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖.
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว. พระราชหัตถเลขา-ลายพระหัตถ ประมวลพระนิพนธสมเด็จพระ

มหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. พระนคร: ธนาคารกรุงศรีอยุธยา, ๒๕๓๑.
พระพิมลธรรม ราชบัณฑิต (ชอบ อนุจารีมหาเถระ). ตํานานพระพุทธรูปปางตางๆ. กรุงเทพฯ: โครงการ

มูลนิธิหอไตร, ๒๕๓๓.
พระมหาอุทิศ อุทิตเมธี. ความรูเบื้องตนเกี่ยวกับสมณศักดิ์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพเลี่ยงเชียง, ๒๕๓๕.
พระเมธีธรรมาภรณ(ประยูร ธมฺมจิตฺโต). ระเบียบการปกครองคณะสงฆไทย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, ๒๕๓๓.
พระราชพงศาวดารฉบับพระราชหัตถเลขา. พระนคร: โรงพิมพศิวพร, ๒๕๑๑.
พิทูร มลิวัลย. ประวัติการปกครองคณะสงฆไทย. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, ๒๕๒๗.
ไมเคิล ไรท. ความเปนมาของสถาบันพระมหาสามีสังฆราชในลังกาทวีป. ศิลปวัฒนธรรม ๗ (สิงหาคม 

๒๕๒๙): ๑๒๒-๑๒๔.



๓๐๐

เริง อรรถวิบูลย. ความรูเรื่องพิธีธรรมเนียมสงฆ เลม ๑. กรุงเทพฯ: องคการคาของคุรุสภา, ๒๕๑๒.
เรื่องพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว. กรุงเทพฯ: ชมรมดํารงวิทยาในอุปถัมภหมอมเจาพูนพิศมัย 

ดิศกุล, ๒๕๒๗.
วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา, กรมพระยา. การคณะสงฆ. พระนคร: มหามกุฎราชวิทยาลัย, 

๒๕๔๑.
วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา, กรมพระยา. ตํานานวัดบวรนิเวศวิหาร. พระนคร: โสภณพิ
พรรฒธนากร, ๒๔๖๕.
วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา, กรมพระยา. นวโกวาท. พระนคร: โรงพิมพพาณิชสรรพอุดม,

๒๔๗๗.
วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจา, กรมพระยา. ระเบียบบริหารคณะสงฆ. พระนคร: โรงพิมพมหา

มงกุฎราชวิทยาลัย, ๒๔๗๗.
วาทแหงวาสนและประวัติตําหนักอรุณ. พระนคร: โรงพิมพมหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๒๘.
วิเชียร อากาศฤกษ. ประวัติสมณศักดิ์และพัดยศ. กรุงเทพฯ: เนชั่นแนล เอ็สเต็ท, ๒๕๒๘.
ศาสนา, กรม. พุทธมณฑลรําลึก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๔๔.
ศาสนา, กรม. ปฏิทินศาสนา พุทธศักราช ๒๕๔๕. กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๔๕.
ศาสนา, กรม. ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เลม ๑. พระนคร: กรมศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ, ๒๕๒๕.
ศาสนา, กรม. วันวิสาขบูชา ๒๖ พฤษภาคม ๒๕๔๕ . กรุงเทพฯ: โรงพิมพการศาสนา, ๒๕๔๕.
สมใจ นิ่มเล็ก. เครื่องประดุและกระเบื้องกาบู. กรุงเทพฯ: โรงพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖.
สมมตอมรพันธุ, พระเจาบรมวงศเธอ, กรมพระ. เรื่องตั้งพระราชาคณะผูใหญในกรุงรัตนโกสินทร เลม ๑.

กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, ๒๕๔๕.
สมเด็จพระพุฒาจารย (เกี่ยว อุปเสโณ). ประวัติวัดสระเกศวรมหาวิหาร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพชวนพิมพ, 

๒๕๔๓.
เสถียร โกเศศ. ปลูกเรือน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพศยาม, ๒๕๓๙.
แสวง อุดมศรี. การปกครองคณะสงฆไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๓.



๓๐๑

ปปรระะวัวัติติผูผูเเขีขียยนนวิวิททยยาานินิพพนนธธ

นายศรัทธา เจริญรัตน  เกิดเม่ือวันที่ ๒๒ กุมภาพันธ พ.ศ. ๒๕๑๗  สําเร็จการศึกษาระดับ
มัธยมศึกษาจากโรงเรียนเทพศิรินทร ในปการศึกษา ๒๕๓๔ และสําเร็จการศึกษาระดับปริญญาบัณฑิต 
สาขาวิชาสถาปตยกรรม คณะสถาปตยกรรมศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ในปการศึกษา ๒๕๓๙ ใน
ปจจุบันสําเร็จการศึกษาระดับปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาสถาปตยกรรม คณะสถาปตยกรรมศาสตร   
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ในปการศึกษา ๒๕๔๖


	ปกภาษาไทย
	ปกภาษาอังกฤษ
	หน้าอนุมัติ
	บทคัดย่อภาษาไทย 
	บทคัดย่อภาษาอังกฤษ 
	กิตติกรรมประกาศ 
	สารบัญ
	บทที่  ๑  บทนำ
	๑.๑  ความเป็นมาและความสำคัญของการศึกษา
	๑.๒  วัตถุประสงค์ของการศึกษา
	๑.๓  ขอบเขตของการศึกษา
	๑.๔  วิธีดำเนินการศึกษา
	๑.๕  ประโยชน์ที่จะได้รับจากการศึกษา

	บทที่  ๒  สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก
	๒.๑  ประวัติ ความเป็นมาของตำแหน่งสมเด็จพระสังฆราช
	๒.๒  ราชทินนามสมเด็จพระสังฆราช
	๒.๓  พัดยศและเครื่องประกอบสมณศักดิ์
	๒.๔  พระศาสนกิจในสมเด็จพระสังฆราช

	บทที่  ๓  ตำหนักสมเด็จพระสังฆราชในสมัยรัตนโกสินทร์
	๓.๑  ที่มาและประเภทของกุฏิ
	๓.๒  เกณฑ์ในการศึกษาตำหนักสมเด็จพระสังฆราช
	๓.๓  ประวัติและรูปแบบสถาปัตยกรรมตำหนักสมเด็จพระสังฆราช

	บทที่  ๔  การวิเคราะห์ตำหนักสมเด็จพระสังฆราช
	๔.๑  มูลเหตุแห่งความเป็นมา
	๔.๒  ลักษณะผังบริเวณ
	๔.๓  ลักษณะผังพื้น
	๔.๔  ลักษณะรูปแบบอาคาร
	๔.๕  ลักษณะโครงสร้างอาคาร
	๔.๖  องค์ประกอบตกแต่งทางสถาปัตยกรรม

	บทที่  ๕  การศึกษาข้อมูลเบื้องต้นของพุทธมณฑล
	๕.๑  ประวัติ ความเป็นมาของพุทธมณฑล
	๕.๒  แนวความคิดการวางผังบริเวณ
	๕.๓  พุทธสถานและสิ่งก่อสร้างต่างๆในพุทธมณฑล
	- ส่วนพุทธาวาส
	- ส่วนสังฆาวาส
	- ส่วนฆราวาส
	- ส่วนพุทธอุทยาน


	บทที่  ๖  การออกแบบตำหนักสมเด็จพระสังฆราช ในเขตพุทธมณฑล
	๖.๑  รายละเอียดของโครงการ
	๖.๒  ผลงานการออกแบบ

	บทที่  ๗  บทสรุปและข้อเสนอแนะ
	รายการอ้างอิง
	ประวัติผู้เขียน



