
 
บทท่ี 2 

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 

การวิจัยเรื่อง รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระ จังหวัดสตูล ผู้วิจัยได้
ทบทวนวรรณกรรมโดยมีเนื้อหาดังนี้ 

1. แนวคิดและทฤษฏีที่เกี่ยวข้อง 
1.1. แนวคิดทฤษฏีทางด้านสังคมและวัฒนธรรม 
1.2. แนวคิดด้านวัฒนธรรมดนตรี 
1.3. แนวคิดด้านการวิเคราะห์ดนตรี 

2. งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
3. สารัตถะที่เกี่ยวข้อง 

 
1. แนวคิดและทฤษฏีที่เกี่ยวข้อง 

การวิจัย รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล มีแนวคิดและ
ทฤษฏีที่เกี่ยวข้องดังนี้ 

 
1.1. แนวคิดทฤษฏีทางด้านสังคมและวัฒนธรรม 
การวิจัย รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล เป็นการศึกษา

ทางด้านดนตรีชาติพันธ์วิทยา การศึกษาดังกล่าวจ าเป็นต้องมีการศึกษาบริบทที่อยู่รอบด้านของงานที่
ศึกษาซึ่งได้แก่ สังคมและวัฒนธรรมในการแสดงดาระ การศึกษาการแสดงพ้ืนบ้านซึ่งเป็นการแสดง
เก่าแก่ท่ีอยู่ในสังคมปัจจุบันย่อมมีการเปลี่ยนแปลงและถูกปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย ผู้วิจัยน าแนวคิด
เรื่องการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมมาวิเคราะห์เพ่ือให้เห็นภาพรวมของการแสดงดาระและการ
เปลี่ยนแปลงที่ถูกปรับเปลี่ยนจากเดิมไป 

1.1.1 แนวคิดการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม  
 จากงานเขียนของผ่องพันธุ์ มณีรัตน์ (2521, น.14) ให้แนวคิดเรื่องการ
เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมว่า เป็นการเปลี่ยนแปลงในวิถีชีวิตหรือจารีต กฎหมาย ศาสนา สิ่งประ 
ดิษฐ์ และวัตถุอ่ืน ๆ ในวิถีชีวิตของประชาชน โดยเฉพาะอย่างยิ่งค่านิยมพ้ืนฐานของการเปลี่ยน แปลง
ทางวัฒนธรรมขึ้นอยู่กับการเปลี่ยนแปลงทัศนคติและพฤติกรรมของปัจเจกบุคคล ซึ่งเป็นสมา ชิก ของ
สังคมนั้นๆ การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมส่วนมากเกิด จากการประดิษฐ์และการแพร่กระ จาย   
 พระยาอนุมานราชธน (2515, น.65) กล่าวว่า การเปลี่ยนแปลงวัฒน ธรรม ไม่ว่า
จะในแง่ใดลักษณะใด จะเป็นไปอย่างเชื่องช้าหรือรวดเร็ว ขึ้นอยู่กับ การสังสรรค์ วัฒนธรรม 
(Acculturation) คือการที่วัฒนธรรมต่างสังคมมากระทบกันว่าจะมีมากหรือน้อยและมีความรุนแรง
เพียงใด 



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 6 
 

 นอกจากนั้นในสังคมมนุษย์อาจมีการรับวัฒนธรรมบางส่วนมาจากสังคมข้างเคียง
ได ้แต่ทั้งนี้บางส่วนของวัฒนธรรมที่รับมานั้น ไม่ขัดกับค่านิยมหลักของสังคมและมีความสอดคล้องกับ
วัฒนธรรมเดิมที่มีอยู่ ในที่สุดวัฒนธรรมที่รับมาจากสังคมอ่ืน กลายเป็นวัฒนธรรมของสังคมนั้น การรับ
เอาวัฒนธรรมของสังคมอ่ืนมาในระยะแรกเรียกว่า เป็นการยืมวัฒนธรรม แต่เมื่อนานๆ ไปการยืมก็จะ
กลายเป็นการรับ การยืมวัฒนธรรมและการรับวัฒนธรรมนั้นเป็นจุดเริ่มต้นของการเปลี่ยนแปลงทาง
วัฒนธรรม การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมยังมีความเกี่ยวพันกับการเปลี่ยน แปลงทางสังคม
เปรียบเสมือนกับเชือกสองเส้นที่ถูกน ามาฟ่ันเป็นเกลียวคู่กันหรือเหรียญสองด้านซึ่งเป็นคนละส่วน คน
ละด้านกัน แต่มีการเกี่ยวพันกันอย่างแนบแน่น จากงานเขียนของ ผจงจิตต์  อธิคมนันทะ (2543, น.
22-24) ได้อธิบายถึงแนวคิดของ โครเบอร์ (Kroeber) ไว้ว่า สังคมและวัฒนธรรมเป็นส่วนประกอบซึ่ง
กันและกัน เช่นเดียวกับกระดาษสองหน้าของกระดาษแผ่นเดียว วัฒนธรรมแต่ละแห่งย่อมเกี่ยวข้อง
กับสังคมของตนโดยอัตโนมัติ ดังนั้นในการศึกษาการเปลี่ยน แปลงทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้น จ าเป็นต้อง
ศึกษาทั้งด้านสังคมและวัฒนธรรม เพราะไม่ใช่แต่เพียงว่าทั้งสองเรื่องมีอิทธิพลต่อกันและกันเท่านั้น 
แต่ความสัมพันธ์ระหว่างระบบทั้งสองก็ซับซ้อน การรวมแนวความคิดทางสังคมและวัฒนธรรมทั้งสอง
อย่างเข้าไว้ด้วยกันจึงเป็นเรื่องจ าเป็น เนื่องจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม รวมเอาการ
เปลี่ยนแปลงในวิธีการที่มนุษย์ใช้เพ่ือให้บรรลุถึงความต้องการของเขา การเปลี่ยนแปลงในด้านหนึ่ง
ย่อมขึ้นอยู่กับการเปลี่ยนแปลงในด้านอ่ืน ๆ  

การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม ในสังคมหนึ่งๆ วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่อยู่ไม่นิ่งมีการ
เปลี่ยนแปลงเสมอ การเปลี่ยนแปลงอย่างช้าเรียกว่า ความคงที่ (Static) การเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว
เรียกว่า พลวัตร (Dynamic) เช่นการเปลี่ยนแปลงทางด้านภาษา ด้านศิลปะ ด้านดนตรี ด้านอาหาร 
การกินอยู่ วัฒนธรรมเป็นการเลือกปฏิบัติของคนในสังคม การเปลี่ยนแปลงขึ้นอยู่กับการเลือกปฏิบัติ
และไม่ปฏิบัติซึ่งขึ้นอยู่กับ พฤติกรรมในอุดมคติ (ideal) และการปฏิบัติจริง (Actual) ในการปฏิบัติ
จริงมีแนวโน้มที่จะรับเอาวัตถุนิยมและค่านิยมทางเศรษฐกิจมากกว่า การเปลี่ ยนแปลงทางด้านจิตใจ
หรือทางอุดมคติ มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางด้านวัฒนธรรมมาก เมื่อความคิดของบุคคลในสังคม
เปลี่ยนแปลงไป ย่อมมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม เนื่องจากวัฒนธรรมขึ้นอยู่กับการเลือก
ปฏิบัติของคนในสังคม 

ผจงจิตต์  อธิคมนันทะ (2543, น.19-20) ได้อธิบายถึงล าดับขั้นการเปลี่ยนแปลง
ทางวัฒนธรรมของ โครเบอร์ (Kroeber) ว่ามี 5 ขั้นตอนคือ 

 1. ขั้นที่มีการคิดสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ ขึ้นมา และน ามาใช้ในสังคม 
 2. ขั้นที่คนในสังคมยอมรับเอาสิ่งประดิษฐ์ใหม่ๆ นั้นเข้ามาใช้ในสังคมจนถึงจุด

อ่ิมตัว 
 3. ขั้นอ่ิมตัวของวัฒนธรรมในสังคมนั้นๆ เป็นระยะที่ความเจริญก้าวหน้าต่าง ๆ 

ถึงข้ันจุดสุดยอด 
 4. ขั้นที่มีการท าซ้ าแบบเดิมอยู่เป็นปกติ ไม่มีความคิดสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ ขึ้น 
 5.เมื่อถึงจุดอ่ิมตัวแล้ว ลักษณะวัฒนธรรมเป็นไปตามแบบเดิม จนคนในสังคมเกิด

ความเบื่อหน่าย จึงคิดสร้างสรรค์สิ่งใหม่ๆ ขึ้นมาอีก โดยแยกตัวออกจากวัฒนธรรมเดิมและสร้างแบบ
วัฒนธรรมใหม่ๆ ขึ้น 



รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล/ 7 
 

 จากล าดับขั้นตอนการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมสามารถน าเสนอดังภาพท่ี 2.1  

 
 

ภาพที่ 2.1  แผนภูมิแสดงขั้นการเปลี่ยนแปลงในวัฒนธรรมตามแนวความคิดโครเบอร์ 
 

เมื่อวัฒนธรรมด าเนินขั้นตอนมาถึงล าดับที่ 3 และไปถึงขั้นที่ 4  ย่อมท าให้เกิด
ความเบื่อหน่ายทางสังคม  จนท าให้มีการประดิษฐ์สิ่งใหม่ๆ เกิดขึ้นมาอีก หรือเริ่มเข้าในล าดับที่ 1 
ใหม่ เกิดการ “กลายรูปทางวัฒนธรรม” 

ในขั้นตอนแรกที่มีการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้น มีแนวคิดใหม่ๆ หลักการใหม่ ย่อมเกิด
ความขัดแย้งทางความคิดเห็น ถ้าสิ่งที่คิดค้นใหม่มีประโยชน์ทางสังคม คนในสังคมยอมรับได้ก็จะ
ขัดแย้งน้อยกว่า ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นระหว่างวัยในคนรุ่นเก่าและคนรุ่นใหม่จึงเกิดขึ้นได้ง่าย 

วัฒนธรรมไม่อยู่คงที่ต้องมีการเปลี่ยนแปลงเสมอ ถ้าไม่มีการเปลี่ยนแปลงเลย ก็
ไม่มีการพัฒนาสิ่งใหม่ๆ ไม่มีการสร้างสรรค์สิ่งใหม่เกิดขึ้น และถ้าไม่มีการเปลี่ยนแปลงนานเกินไป สิ่ง
นั้นจะเกิดการรัดตัวแข็งกระด้างและเข้าไม่ได้กับสังคมที่เปลี่ยนไป และสลายตัวไป หลักในการ
เปลี่ยนแปลงคือต้องมีการเคลื่อนไหวและเปลี่ยนแปลงอยู่สม่ าเสมอ ขณะที่ต้องมีเสถียรภาพและรักษา
บุคลิกลักษณะของวัฒนธรรมนั้นๆ ไว้ด้วย 

กระบวนการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม เป็นกระบวนการทางความคิด
ของมนุษย์ ผจงจิตต์  อธิคมนันทะ (2543, น.22-24) ได้อธิบายกระบวนการเปลี่ยนแปลงไว้ว่าการ
เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นจากกระบวนการต่างๆ ได้แก่ (1.) การขอยืมจากวัฒนธรรมอ่ืน (Borrow) เป็นการ
รับเอาแนวคิด วิธีการ วัตถุ เอามาใช้ในสังคมโดยปรับให้เหมาะสมกับสังคมตนเอง (2.) การค้นพบ 
(Discovery) จากเงื่อนไขของความรู้ น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม (3.) การ
ประดิษฐ์ (Invention) เป็นการน าเทคนิค วิธีการ ที่มีอยู่แล้วในวัฒนธรรมน ามาสร้างและปรับปรุงและ
เปลี่ยนแปลงด้านวัฒนธรรม การประดิษฐ์คิดค้นทางวัฒนธรรมเป็นปัจจัยที่ท าให้วัฒนธรรมเกิดการ
เปลี่ยนแปลง แต่การเปลี่ยนแปลงที่ไม่สัมพันธ์กันอาจท าให้เกิดความล่าทางวัฒนธรรม (Cultural 
lage) (4.) นวกรรมหรือการคิดประดิษฐ์สิ่งใหม่ๆ (Innovation) เป็นการคิด หรือพฤติกรรม ที่เป็น
ของใหม่ (5.) การกระจาย (Diffusion) การที่วัฒนธรรมจากสังคมหนึ่งไปสู่อีกสังคมหนึ่ง การ

2 

1 

3 

4 

5 



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 8 
 

เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมส่วนมากมาจากการกระจายเผยแพร่วัฒนธรรมเมื่อสังคมมีการ
ติดต่อสื่อสารกัน 

งามพิศ สัตย์สงวน (2548, น.24) ได้กล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงนั้นมี 2 ประเภท 
คือ (1) การเปลี่ยนแปลงทางสังคม (Social Change) คือการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางสังคม เป็น
ความแตกต่างในรูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างคนที่เข้าสัมพันธ์กัน ความแตกต่างในบทบาทของผู้เข้า
สัมพันธ์ และความแตกต่างในเปูาหมายหรือการท าหน้าที่ของสถาบันสังคม ซึ่งหมายถึงการ
เปลี่ยนแปลงในความสัมพันธ์ของคนตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป โดยยึดบรรทัดฐานทางสังคมเป็นแนวทางใน
การปฏิบัติต่อกัน (2) การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม(Culture Change) หมายถึงการเปลี่ยนแปลง
องค์ประกอบย่อยของวัฒนธรรม หรือความแตกต่างในระบบวัฒนธรรมเช่น ความแตกต่างในด้าน
ค่านิยม ความเชื่อ อุดมการณ์ ประเพณี พิธีกรรม สัญลักษณ์ และโลกทัศน์ รวมทั้งวัฒนธรรมทางวัตถุ
ด้วย เมื่อน ามาเปรียบเทียบกันในเวลาที่แตกต่างกันไป  

1.1.2 ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม  
แนวคิดเรื่องการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม เป็นแนวคิดและทฤษฏีหลักมาจากโบ

แอส จากงานเขียนของ อมรา  พงศาพิชญ์ (2545, น.11 – 16) ได้อธิบายถึงแนวความคิดว่า สังคม
และวัฒนธรรมของคนมีจุดเริ่มต้นที่เป็นอิสระแก่กัน การที่หลายสังคม มีวัฒนธรรมเหมือนกัน เกิดจาก
การแพร่กระจายทางวัฒนธรรม จากสังคมหนึ่งไปยังสังคมหนึ่ง การศึกษาเพ่ือให้เข้าใจวัฒนธรรม ของ
สังคมนั้นๆ จ าเป็น ต้องศึกษาองค์รวม สามารถท าให้เข้าใจการแพร่กระจายวัฒนธรรม ได้ดีขึ้น การ
กระจายตัวขององค์ประกอบทางวัฒนธรรม แต่ละส่วนมีความเข้มข้นไม่เท่ากัน ส่วนที่มีองค์ประกอบ
หนาแน่นเรียกว่า แก่นกลางวัฒนธรรม การแพร่กระจายทางวัฒนธรรมอาจมีปัญหาได้ดังนี้คือ เขต
วัฒนธรรม หรือศูนย์กลางวัฒนธรรม อาจมีการเปลี่ยนแปลงได้องค์ประกอบของวัฒนธรรมแต่ละเขต 
อาจมีการเปลี่ยนแปลงเมื่อได้รับอิทธิพลจากที่อ่ืนและในเขตวัฒนธรรมหนึ่งอาจมีองค์ประกอบของ
วัฒนธรรมที่ต่างกัน ข้อสังเกตในการแพร่กระจายทางวัฒนธรรมที่ควรค านึงคือ 

1. เมื่อใดที่วัฒนธรรมมีการแพร่กระจายออกไปไกลจากจุดศูนย์กลางทาง
วัฒนธรรม พบว่าวัฒนธรรมชายขอบมีความเข้มข้นน้อย อาจแตกต่างจากวัฒนธรรมศูนย์กลาง 

2.  ในแต่ละวัฒนธรรมมีความหลากหลายทางคุณลักษณะ แต่มีคุณค่าในสภาพ
สังคมของตนเองและมีลักษณะเฉพาะตัว จึงเปรียบเทียบได้ยาก 

3.  เมื่อวัฒนธรรมแพร่กระจายได้ยังวัฒนธรรมข้างเคียงที่มีอยู่แล้ว ในระยะแรก
อาจจะมีการรับวัฒนธรรมใหม่ชั่วคราวเรียกว่า การยืมวัฒนธรรม หลังจากนั้นจึงมีการปรับเปลี่ยนเป็น
ของตัวเอง ถ้าวัฒนธรรมมีความแตกต่างกันอาจมีการขัดแย้งเกิดขึ้น  

1.1.3 ทฤษฎีการหน้าที่นิยม 
งามพิศ  สัตย์สงวน (2542, น.32 – 34) อธิบายถึงทฤษฏีการหน้าที่นิยมว่า เป็น

แนวคิดหลักของ มาลีนอฟสกี้ ให้ความหมายและแนวคิดดังกล่าวว่า “วัฒนธรรมสนองความต้องการ
จ าเป็นของปัจเจกบุคคล” โดยอธิบายไว้ว่าวัฒนธรรมเติบโตมาจากความต้องการจ าเป็น 3 ประเภท
ของมนุษย์คือ ความต้องการจ าเป็นพ้ืนฐาน ความต้องการทางด้านสังคม และความต้องการทางด้าน
จิตใจ แนวคิดอีกอย่างหนึ่งคือ ส่วนต่างๆ ของวัฒนธรรม มีหน้าที่สนองความต้องการจ าเป็นของปัจเจก



รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล/ 9 
 

ชนในสังคมนั้นและแนวคิดอย่างหนึ่งของทฤษฎีการหน้าที่นิยมคือการที่ศึกษาวัฒนธรรมด้านหนึ่งจะ
น าไปสู่การศึกษาระบบวัฒนธรรมทั้งหมด 

1.1.4 ทฤษฎีโครงสร้างและหน้าที่นิยม  
จากงานเขียนของ ยศ  สันตสมบัติ (2540, น.29) อธิบายถึงทฤษฎีโครงสร้างและ

หน้าที่นิยมจากแนวคิดของ แรฟคริฟ บราวน์ มองว่าสังคมเปรียบเหมือนร่างกายคนแต่ละระบบของ
สังคมต่างท าหน้าที่แตกต่างกันไป เพ่ือให้สังคมด าเนินไปอย่างราบรื่น การศึกษาโครงสร้างสังคม โดยดู
จากหน้าที่ของพฤติกรรมต่างๆ ว่ามีส่วนช่วยในการสร้างความเป็นปึกแผ่น และรักษาสมดุลได้อย่างไร 

หน้าที่ของนักมานุษยวิทยาตามทัศนะของ บราวน์ คือค้นหาว่าระบบต่างๆ ของ
สังคมมีโครงสร้างและหน้าที่อย่างไร ความสัมพันธ์ระหว่างระบบต่างๆ ของสังคมคือโครงสร้างสังคมใน
แต่ละโครงสร้าง ประกอบด้วยส่วนต่างๆ เช่นสถาบันต่างๆ ระบบศาสนา ความเชื่อ พิธีกรรม ซึ่งแต่ละ
สถาบันต่างมีหน้าที่เพ่ือรักษาสมดุลของสังคมเอาไว้ 

1.1.5 ทฤษฏีบทบาทและหน้าที ่
โคเฮน, บลูมและเซลนิค (Cohen, 1979, น. 35-36, Broom& Selnick,1977, น.34-

35) ได้ให้ความหมายค าว่า “บทบาท” ไว้ว่า หมายถึงพฤติกรรมที่ถูกคาดหวังจากผู้อ่ืนซึ่งมี 3 รูปแบบ
คือ 
 1. บทบาทที่ถูกก าหนด เป็นบทบาทส าหรับผู้ที่ด ารงต าแหน่งนั้นต้ องปฏิบัติ 
ถึงแม้ว่าบุคคลจะไม่ได้ประพฤติปฏิบัติตามบทบาทที่คาดหวังโดยผู้อ่ืน เป็นบทบาทตามอุดมคติ ที่
ก าหนดสิทธิและหน้าที่ของต าแหน่ง 
 2. เป็นบทบาทท่ีควรกระท า เป็นบทบาทท่ีแต่ละบุคคลเชื่อว่าควรจะท าหน้าที่โดย
อาจจะไม่ตรงกับบทบาทในอุดมคติ 

3. บทบาทที่ปฏิบัติจริง เป็นวิธีการที่บุคคลได้แสดงออกหรือปฏิบัติออกมาจริง
ตาม ต าแหน่งของบุคคลนั้น ๆ ตามความเชื่อและโอกาสที่จะกระท าในแต่ละสังคมในช่วงระยะเวลา
หนึ่ง  

จากแนวคิดของ สุพัตรา  สุภาพ (2540, น.30) และฑิตยา  สุวรรณะชฎ (2527, น 
4) ได้ให้ความหมายของค าว่า บทบาท คือการปฏิบัติ ตามสิทธิและหน้าที่ของสถานภาพ ซึ่งเป็น
ลักษณะพฤติกรรมที่ถูกก าหนดโดยต าแหน่ง เช่น มีต าแหน่งเป็นพ่อ บทบาท คือ ต้องเลี้ยงดูลูก เป็นครู 
บทบาทคือ สั่งสอน อบรมนักเรียนให้ดี เป็นคนไข้บทบาทคือ ปฏิบัติตามหมอสั่ง 

ฑิตยา  สุวรรณะชฎ ยังได้อธิบายเปรียบเทียบ “บทบาท” และ “ต าแหน่ง”ว่าเป็น
เสมือนหนึ่ง เหรียญสลึง กล่าวคือ ด้านหนึ่งเป็น “ต าแหน่ง” คือเป็นผลรวมของสิทธิหน้าที่ อีกด้านหนึ่ง
เป็น “บทบาท” คือเป็นการประพฤติตามสิทธิและหน้าที่นั้นโดยแบ่งบทบาท ออกเป็น  2 แบบคือ 1) 
บทบาทตามอุดมคติ (ideal role) หรือบทบาทที่ผู้ด ารงต าแหน่งทางสังคมควรจะเป็น 2) บทบาทที่
ปฏิบัติจริง (actual role) หรือบทบาทท่ีผู้ด ารงต าแหน่งทางสังคม จะด้องปฏิบัติจริง 

นอกจากนั้นยังได้ก าหนดบทบาทและต าแหน่งทางสังคมไว้ดังนี้ 
1. มีสถานภาพ (status) อยู่จริงในสังคม และมีอยู่ก่อนที่ตัวคนจะเขาไปแสดง หรือ

ครองสถานภาพนั้น 



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 10 
 

2. มีบทบาทที่ควรเป็น (ought-to-role) ประจ าต าแหน่ง 
3. วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณีในสังคมนั้นๆ เป็นส่วนหนึ่งที่ส าคัญในการ

ก าหนดฐานะต าแหน่ง และบทบาทที่ควรจะเป็น 
4. การที่คนเราจะทราบถึงฐานะต าแหน่ง และบทบาทหน้าที่ ได้มาจากการปะทะ 

สังสรรทางสังคม (socialization) ในสังคมนั้น ๆ 
5. บทบาทท่ีควรจะเป็นนั้น ไม่แน่นอนเสมอว่าจะเหมือนกับพฤติกรรมจริงของคน

ที่ครองฐานะต าแหน่งอื่นๆ เพราะพฤติกรรมจริงๆ นั้นเป็นผลของการปฏิกิริยา ของคนที่ครองต าแหน่ง
ที่มีต่อบทบาทท่ีควรจะเป็นบุคลิกภาพของตนเอง และบุคลิกภาพ ของผู้อ่ืนที่เข้าร่วมในพฤติกรรมและ
ครองกระตุ้น (stimulus) ที่มีอยู่ในเวลาและสถานที่ ที่เกิดการติดต่อทางสังคม 

จากแนวคิดดังกล่าวสรุปให้เห็นว่า บทบาททางสังคมของบุคคลหรือสิ่งใดๆ ใน
สังคม มีทั้ งบทบาทที่ ถูกก าหนดไว้อย่างแท้จริ งและบทบาทที่ควรจะเป็น โดยวัฒนธรรม 
ขนบธรรมเนียมประเพณีในสังคมนั้น ๆ เป็นส่วนหนึ่งในการก าหนดฐานะต าแหน่งและบทบาทซึ่งการ
จะถูกก าหนดบทบาทในสังคมนั้นได้จะต้องมีการปะทะสังสรรทางสังคม  เมื่อเกิดการปะทะทางสังคม
หรือมีการสังสรรเกิดขึ้น ก่อนที่จะมีการยอมรับและก าหนดบทบาทและฐานะทางสังคมได้  มี
กระบวนการขั้นตอนในการแสดงบทบาท กว่าจะเป็นที่ยอมรับทางสังคมได้   

 
1.2. แนวคิดด้านวัฒนธรรมดนตรี 
การศึกษาทางด้านวัฒนธรรม ตามแนวคิดของ สุพัตรา สุภาพ (2535) ได้อธิบาย

การศึกษาองค์ประกอบทางวัฒนธรรมว่า มี 4 ประการได้แก่ 
1. องค์มติ (Concept) ได้แก่สิ่งที่เป็นความเชื่อ แนวความคิด ความเข้าใจ 
2. องค์พิธีการ (Usage) ได้แก่ พิธีกรรม ประเพณี การปฏิบัติ 
3. องค์การ (Organize) หมายถึงความสัมพันธ์ของมนุษย์ 
4. องค์วัตถุ (Object) หมายถึงเครื่องมือ เครื่องใช้ ผลผลิตของการกระท าของคนใน

สังคม 
จากแนวคิดดังกล่าวเห็นว่าการศึกษาที่เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรมต้องศึกษาให้ครอบคลุมใน 

องค์ ประกอบทั้ง 4 ด้าน คือ องค์มติ ซึ่งต้องศึกษาด้านความเชื่อ แนวความคิด ความเข้าใจ ในด้าน
วัฒนธรรม  องค์พิธีการ ได้แก่พิธีกรรม ประเพณี การปฏิบัติหรือการน าไปใช้ องค์การเป็นการจัด
ความสัมพันธ์ของมนุษย์เช่นความสัมพันธ์ทางด้านเครือญาติ ความสัมพันธ์ด้านการปกครอง หรือการ
จัดองค์กร ทางด้านวัฒนธรรม  ส่วนองค์วัตถุเป็นการศึกษาด้านเครื่องมือ เครื่องใช้  

การวิจัยรูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล เป็นการศึกษา
ดนตรีที่เป็นการแสดงพื้นบ้าน แนวคิดด้านการแสดงดนตรีพ้ืนบ้าน ตามความหมายจากหนังสือ
Encyclopedia Britanica ซึ่ง สุกัญญา สุจฉายา  (2545, น.10) ได้สรุปลักษณะดนตรีพื้นบ้านไว้ว่า มี
ลักษณะดังนี้คือ 

1. เป็นการถ่ายทอดตามประเพณีมุขปาฐะ เรียนรู้ผ่านการฟังมากกว่าการอ่าน 
2. เป็นสมบัติของชาวบ้าน เป็นเพลงที่เกิดการสร้างสรรค์ใหม่ของกลุ่ม 



รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล/ 11 
 

3. หน้าที่ของดนตรีไม่ใช่เพื่อความบันเทิงเท่านั้นแต่เกี่ยวข้องกับกิจกรรมอ่ืนด้วยเช่น
พิธีกรรม การท างาน การเต้นร า  

4. ดนตรีพื้นบ้านนั้นแต่งขึ้นโดยฉับพลันโดยไม่มีการเขียนโน้ตเพลง 
5. ดนตรีพื้นบ้านส่วนใหญ่เป็นเพลงที่ร้องเสียงเดียว บางทีมีเครื่องดนตรีบรรเลงตามไป

ด้วย 
6. ในด้านท านอง ดนตรีพ้ืนบ้านเพลงเดียวกันอาจมีความแตกต่างด้านท านองไปได้

หลายทาง ไม่สามารถบ่งรูปแบบที่เป็นต้นตอลถือเป็นแบบแผนได้ 
สุกัญญา สุจฉายา (2545) ยังได้อธิบายถึงบทบาทของเพลงพ้ืนบ้านในสังคมไทยว่า

สามารถจ าแนกได้ 5 ประการได้แก่ บทบาทให้ความบันเทิง ให้การศึกษา ควบคุมทางสังคม เป็นทาง
ระบายความคับข้องใจและท าหน้าที่เป็นสื่อมวลชน 

บทบาทด้านให้ความบันเทิง เป็นการให้ความเพลิดเพลินแก่สมาชิกในสังคม เพลงร้อง
เล่นและประกอบการการละเล่นเป็นเพลงสนุก เพลงโต้ตอบมีเนื้อหาสนุก เป็นการปะทะคารมระหว่าง
ชายหญิง  เพลงพ้ืนบ้านทั่วไปมีจังหวะสนุก คึกคักเร้าใจ เวลาร้องมีท่าทางประกอบ มีทั้งร าสวยงาม
และร ายั่วเย้า ที่เป็นอิสระ ไม่มีแบบแผนที่แน่นอน  

บทบาทให้การศึกษา เป็นการสอนทั้งทางตรงและทางอ้อม ทางตรงคือสั่งสอนให้ความรู้
โดยตรงจากเนื้อหาของเพลง ส่วนความรู้ทางอ้อม เป็นการใช้สื่อในการอบรมสั่งสอนทั้งเด็กและผู้ใหญ่
โดยสอดแทรกค าสอนทางศาสนา ค่านิยมและกฎเกณฑ์ในสังคมที่ควรปฏิบัติ 

บทบาทการควบคุมทางสังคม เป็นการควบคุมและรักษาปทัสถานของสังคม การชี้แนะ
ระเบียบแบบแผนตลอดจนการก าหนดพฤติกรรมที่เหมาะสมในสังคม 

บทบาทเป็นทางระบายความคับข้องใจ เป็นการระบายในความคับข้องใจที่มีต่อสภาพ
การเมือง เศรษฐกิจ และประเพณีค่านิยมของสังคม 

บทบาทเป็นสือมวลชนชาวบ้าน  ท าหน้าที่กระจายข่าวสารในสังคม เช่นเพลงบอก
ภาคใต้ เป็นการส่งสารที่เก่ียวกับชาวบ้านในเรื่องต่าง ๆ  

อุดม หนูทอง (2531, น.1-2) ได้กล่าวถึงลักษณะส าคัญของดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้าน
ว่า เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่ชาวบ้านได้สร้างสรรค์ขึ้นจากเงื่อนไขของสภาพแวดล้อมในแต่ละถิ่น
นั้น ๆ วิธีการสืบทอดเป็นอย่างชาวบ้านคือ อาศัยการบอกเล่า จดจ า เลียนแบบ ดนตรีและการละเล่น
พ้ืนบ้านจึงเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต ลักษณะส าคัญของดนตรีพื้นบ้านและการละเล่นพ้ืนบ้านมีดังนี้คือ 

1. ดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้านเป็นมรดกร่วมกันของกลุ่มชน ชาวบ้าน โดยชาวบ้าน
และเพ่ือชาวบ้านนั่นคือชาวบ้านเป็นต้นคิด เป็นผู้เล่น เป็นผู้สืบทอดและเพ่ือตอบสนองความต้องการ
ของชาวบ้านเป็นหลัก 

2. ดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้านไม่ปรากฏผู้เป็นต้นคิด ถ่ายทอดโดยการบอกเล่าการ
เลียนแบบ ด ารงอยู่ด้วยการจดจ าและการปฏิบัติต่อกันมา 

3. ดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้านมีความเรียบง่าย ตรงไปตรงมา สอดคล้องกับพ้ืนฐาน
การด ารงชีพและความรู้สึกนึกคิด่ของชาวบ้าน 

4. ใช้ภาษาถ่ิน ฉันทลักษณ์ ท่วงท านอง ลีลาของเฉพาะถิ่นเป็นรูปแบบในการแสดงออก 



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 12 
 

5. ดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้านย่อมมีการเปลี่ยนแปลง ผสมผสานกับดนตรีและ
การละเล่นของชนกลุ่มอ่ืน ๆ ตลอดจนวัฒนธรรมใหม่ที่เข้ามาเก่ียวข้อง แต่ตราบใดที่ดนตรีและ
การละเล่นพื้นบ้านนั้นยังคงรักษาเอกลักษณ์ไว้ได้ก็ยังถือว่า ดนตรีและการละเล่นพ้ืนบ้านนั้นเป็นมรดก
วัฒนธรรมพื้นบ้านของกลุมชนนั้น 

การศึกษาด้านวัฒนธรรมดนตรีตามแนวความคิดของ Myers. (1992, น.649) ซึ่งได้
กล่าวถึงการศึกษาดนตรีโดยการวิเคราะห์ 3 ระดับคือ ความคิดรวบยอดทางดนตรี พฤติกรรมทาง
ดนตรี ผลผลิตทางดนตรี เฉลิมศักดิ์ พิกุลศร ี (2538, น.90-92) ได้กล่าวถึงดนตรีว่า ดนตรีถูกสร้าง
ขึ้นมาโดยมนุษย์และรับใช้สังคม การศึกษาวัฒนธรรมดนตรีจึงมีความเก่ียวข้องกับพฤติกรรมของ
มนุษย์ ผู้ศึกษาต้องมองภาพดนตรีในฐานะพฤติกรรมของมนุษย์ ต้องครอบคลุม 4 ประเด็นได้แก่  

1. เนื้อหาสาระและโครงสร้างได้แก่ จังหวะ ท านอง การประสานเสียง คุณลักษณะของ
เสียง คีตลักษณ์ 

2. เครื่องดนตรี ได้แก่ หมวดหมู่เครื่องดนตรี ลักษณะเครื่องดนตรี การเทียบเสียง บันได
เสียง วิธีการสร้าง วิธีการบรรเลง ภูมิหลังและความเกี่ยวข้องทางวัฒนธรรม 

3. บทบาทของดนตรีในวัฒนธรรม ได้แก่ บทบาทในเชิงพิธีกรรม ศาสนพิธี บทบาทใน
ฐานะสิ่งบันเทิง 

4. นักดนตรี นักร้อง ได้แก่ ชื่อ ที่อยู่ ความสามารถ ความช านาญ สถานภาพที่เป็นอยู่  
 
ด้านบทบาทหน้าทีของดนตรี  Kaemmer (1993 ) ได้อธิบายถึงบทบาทหน้าที่ของดนตรี

ว่า ดนตรีมีหน้าที่ต่าง ๆ ในสังคมเช่น ใช้ส าหรับการละเล่น  การใช้ดนตรีส าหรับการแสดงออกทาง
อารมณ์ การใช้ดนตรีส าหรับการสื่อสาร และการใช้ดนตรีส าหรับกิจกรรมและการควบคุมทางการเมือง
อีกด้วย 

1.3 ทฤษฎีด้านการวิเคราะห์ดนตรี 
ณัชชา  โสคติยานุรักษ์ (2542) ได้เสนอแนวทางการวิเคราะห์บทเพลงตะวันตกว่า  การ

วิเคราะห์ว่าจะให้ละเอียดเพียงใดข้ึนอยู่กับวัตถุประสงค์ของผู้วิเคราะห์ โดยเสนอแนวทางการวิเคราะห์
ไว้ดังนี้  

1. การบรรยายภาพรวม เป็นการปูพื้นฐานให้กับผู้อ่าน ซึ่งได้แก่ ประวัติเพลง และ
ภาพรวมภายนอก ซึ่งได้แก่ประเภทเพลง เครื่องดนตรีที่ใช้ ความเร็ว ความยาวเพลง 

2. การวิเคราะห์ส่วนประกอบหลังของเพลง ซึ่งประกอบด้วย ท านอง จังหวะ เสียง
ประสาน 

3. การวิเคราะห์ประโยคเพลง ซึ่งแต่ละประโยคเพลงมักมีส่วนย่อย ๆ ออกไปอีกเรียกว่า 
หน่วยท านองย่อยเอก  หน่วยท านองย่อยรอง  รวมถึงเทคนิคทางการประพันธ์เพลงที่ใช้ เช่นการซ้ า 
การเลียน นอกจากนั้นยังท าให้ทราบถึงทิศทางการเคลื่อนไหวของประโยคเพลง 

4. การวิเคราะห์สังคีตลักษณ์ เช่นสังคีตลักษณ์สองตอน  สังคีตลักษณ์สามตอน สังคีต
ลักษณ์รอนโด 

การวิเคราะห์หารูปแบบและลักษณะทางดนตรี  ใช้แนวคิดทฤษฏีดนตรีวิเคราะห์ของ 
Chenoweth (1974) ได้อธิบายไว้ ตามโครงสร้างทางด้านดนตรีมี 6 ด้านดังนี้คือ 



รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล/ 13 
 

1. Phrases    วรรคตอนทางด้านท านอง 
2. Tonal Center    ศูนย์กลางเสียง 
3. Tonality   หลักเสียง 
4. Intervallic Syntax   ขั้นคู่เสียง 
5. Melodic Structure   โครงสร้างท านอง 
6. Rhythm in Melody  ล าน า 
Bonds (2006) ได้อธิบายถึงความสัมพันธ์ระหว่างค าร้องและดนตรีว่า  การออกเสียง

ร้องในแต่ละค ามีความสัมพันธ์กับเสียงดนตรี 3 รูปแบบได้แก่  
1. การร้องแบบ syllabic คือการออกเสียงร้อง 1 พยางค์ ต่อ 1 เสียงโน้ต 
2. การร้องแบบ Neumatic เป็นการออกเสียงร้อง 1 พยางค์ ต่อโน้ต 2 ถึง 6 ตัวโน ้
3. การร้องแบบ Melismatic เป็นการออกเสียงร้อง 1 พยางค์ ร้องหลายเสียงโน้ต 
ประสิทธิ์ เลียวสิริพงศ์ (2538: 10) ได้อธิบายถึงการใส่ค าร้องกับท านองที่เป็นลักษณะ

การสวดของดนตรีตะวันตกว่ามี 4 วิธี คือ  
1. ซิลลาบิค (Syllabic) คือ 1 โน้ตของท านองต่อค าร้อง 1 พยางค์ 
2. นูมเมติค (Neumatic) คือ 2 – 3โน้ตของท านองต่อค าร้อง 1 พยางค์ 
3. เมลิสเมติค (Melismatic) คือโน้ตหลาย ๆ ตัวของท านองต่อค าร้อง 1 พยางค์ ซึ่ง

เหมือนกับการเอ้ือนของไทย 
4. ซาล์มโมดิค (Psalmodic) คือ ค าร้องหลาย ๆ พยางค์ต่อโน้ตที่ซ้ าเสียงเดิมเป็น

จ านวนเท่ากับจ านวนพยางค์ของค าร้อง 
 

2. งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
ผู้วิจัยได้ศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการแสดงดาระและการวิเคราะห์หารูปแบบและ

ลักษณะทางดนตรี ซึ่งเก่ียวข้องกับการแสดงดนตรีพ้ืนบ้าน พบว่ามีงานท่ีผู้วิจัยอ่ืนที่วิจัยไว้ดังนี้ 
นิสา  ชอบกิจ (2553: บทคัดย่อ) ได้วิจัยเรื่อง การประเมินโครงการอนุรักษ์และฟ้ืนฟู

ศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้าน “ดาระ”สานสายใขสู่ชุมชน อ าเภอควนโดน จังหวัดสตูล มีวัตถุประสงค์ เพ่ือ 
ประเมินปัจจัยเบื้องต้น ประเมินกระบวนการด าเนินงาน และประเมินผลผลิตของโครงการอนุรักษ์และ
ฟ้ืนฟูศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้าน “ดาระ”สานสายใยสู่ชุมชน  ผลการวิจัยพบว่า  ด้านปัจจัยเบื้องต้นของ
โครงการประกอบด้วย บุคลากร งบประมาณ สถานที่ เอกสารต่างและอุปกรณ์โดยภาพรวมมีความ
พร้อมและเพียงพอ  ด้านกระบวนการด าเนินงานของโครงการ โดยภาพรวม พบว่ามีการปฏิบัติและ
ความเหมาะสมอยู่ในระดับมาก  ด้านผลผลิตของโครงการ พบว่า ผู้เข้าร่วมกิจกรรม มีความรู้ความ
เข้าใจเกี่ยวกับศิลปวัฒนธรรมพ้ืนบ้าน “ดาระ”ผ่านเกณฑ์ร้อยละ 60  มีจ านวน 2 กลุ่ม คือกลุ่ม
นักเรียนแกนน า และกลุ่มแม่บ้าน อสม. 

ธนา  เทศอาเส็น. อานัส หลงจิ. อนุวัฒน์ หมันเส็น. ศรินยา ตาเดอินและนุสรา สาดีน 
(2553) ได้ศึกษาเรื่อง ดาระ ตามโครงการยุววิจัยประวัติศาสตร์ท้องถิ่นภาคใต้ สนับสนุนโดน 
ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย  ชื่องานวิจัย ดาระศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านของควนโดน  โดยมี
นางสมศรี ชอบกิจ เป็นอาจารย์ที่ปรึกษา จากการศึกษาข้อมูลพบว่า ในชุมชนมีคนรู้จักศิลปะพ้ืนบ้ าน



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 14 
 

ดาระน้อย ผู้แสดงและศิลปินมีอยู่ 2 คนคือนายทอง มาลินี และนายเจ๊ะหยา หมาดรา แต่ไม่ค่อยได้
แสดงเพราะกลัวการต่อต้านจากผู้น าทางศาสนาที่อยู่ในชุมชน 

สุพรรณี  เหลือบุญชู ( 2545, บทคัดย่อ ) ได้วิจัยเรื่อง การศึกษาคีตลักษณ์และการ
วิเคราะห์ดนตรีพ้ืนบ้านอีสานใต้  จุดมุ่ งหมายเพ่ือศึกษารูปแบบและการวิเคราะห์ดนตรีอีสานใต้ 
ผลการวิจัยพบว่า บทเพลงพ้ืนบ้านอีสานใต้สามารถจัดระบบคีตลักษณ์ได้ตามองค์ประกอบ ด้าน
จังหวะประกอบด้วยจังหวะฉิ่ง และจังหวะกลอง  ด้านท านองประกอบด้วยการเคลื่อนที่แบบซ้ าท านอง  
แบบเคลื่อนที่โดยล าดับ เคลื่อนที่โดยกระโดด หลักเสียงเป็นแบบสัปตะโทนิคและเพนตาโทนิค  การ
ประสานเสียงเป็นแบบโฮโมโฟนีและเฮเทอโรโฟนี  พื้นผิวเป็นการบรรเลงที่อาศัยท านองเป็นหลัก ด้าน
คีตลักษณ์มีลักษณะโครงสร้างเพลงแบบเพลงท านองเดียว แต่มีเนื้อร้องหลาย ๆท่อน  เพลง 2 ท่อน
และท่อนที่เป็นสร้อยเพลง รูปแบบโครงสร้างมีท่อน  A ท่อน A A’ (1) A A’ (2) A A’ (3) ท่อน A B’ 
และ ท่อน A B  โดยมีคีตลักษณ์ของเพลงในรูปแบบที่ไม่ซ้ าซ้อน 

สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร (2549 : บทคัดย่อ ) ได้วิจัย เรื่องเพลงส าคัญในพิธีกรรมเข้าทรงลิมนต์
ในจังหวัดสงขลา  มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษากระบวนพิธีกรรมลิมนต์ วิธีการขับร้องลิมนต์ และศึกษา
ลักษณะเฉพาะทางดนตรีของเพลงส าคัญในพิธีกรรมลิมนต์  ผลการศึกษา ด้านลักษณะเฉพละทาง
ดนตรี พบว่า มีการใช้ทับประกอบการบรรเลง ใช้กระสวนทับ 3 กระสวน คือช่วงต้นเพลง กลางเพลง
และจบเพลง  เพลงร้องอยู่ในกลุ่มเสียง 4 เสียง พิสัยเพลงอยู่ช่วงคู่ 6 การแบ่งวรรคเพลงเป็น 2 วลี
และ -3 วลีเพลง การเดินท านองแบบซ้ าเสียงเดิม คู่ 2 และคู่ 3 การลงจบวรรคเพลงด้วยหลักเสียง มี
การใช้เสียงโครงสร้างเพียง 3 เสียง 

เครือจิต ศรีบุญนาค ( 2539, บทคัดย่อ ) ศึกษาวิจัยเรื่อง เจรียงเบริน : เพลงพื้นบ้านของ
ชาวไทยเขมร จังหวัดสุรินทร์ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมา  องค์ประกอบของเพลง
พ้ืนบ้านเจรียงเบริน  ศึกษาคุณค่าของเพลงพื้นบ้านในด้านภาษา สังคมวิทยาและจิตวิทยา ผลการวิจัย
พบว่า เพลงพ้ืนบ้านเจรียงเบริน วิวัฒนาการมาจากการเล่น “กัญต๊อปไก” ซึ่งเป็นการร้องโต้ตอบ มี
ดนตรีปีอ้อประกอบ ต่อมาได้น าแคนเข้ามาเปุาประกอบ  ท านองคล้ายหมอล ากลอน การเล่นมี
องค์ประกอบต่าง ๆคือ ผู้เล่น  ชาย หญิง 2-3 คน ไม่จ ากัดสถานที่เล่น การแต่งกายเป็นแบบพ้ืนบ้าน
โบราณ ดนตรีที่ใช้ประกอบมีแคน เปุาลายแมลงภู่ตอมดอก เป็นส่วนใหญ่ ท่าร าจะมีท่าร าพ้ืนฐานอยู่ 
คือท่าร าเดิน ท่าร าถอย ท่าร าเคียง  ท่าร าเก้ียว ท่าดีดนิ้วและท่าเตะขา วิธีการเล่นจะเริ่มจาก การบูชา
ครู  เกริ่นครู แนะน าตัวเองมีการบอกกล่าวความส าคัญของงาน แล้วเริ่ม เจรียงถาม ตอบ เจรียงเรื่อง 
เจรียงอวยพรและเจรียงลา 

กฤษณา คงยิ้ม (2539, บทคัดย่อ) วิจัยเรื่อง การวิเคราะห์เพลงประกอบการละเล่น
พ้ืนบ้านจากต าบลเขาทอง อ าเภอพยุหะคีรี จังหวัดนครสวรรค์ มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์ค่านิยม 
และความเชื่อที่ปรากฏในเพลงประกอบการละเล่นพ้ืนบ้านจากต าบลเขาทอง อ าเภอพยุหคีรี จังหวัด
นครสวรรค์ โดยแบ่งเพลงประกอบการละเล่นพ้ืนบ้านออกเป็น 3 ประเภทคือ เพลงร าวง เพลง
ปฏิพากษ์ เพลงประกอบการละเล่นเบ็ดเตล็ด ผลการศึกษาวิเคราะห์พบว่า เพลงประกอบการละเล่น
พ้ืนบ้านจากต าบลเขาทอง อ าเภอพยุหคีรี จังหวัดนครสวรรค์ สะท้อนให้เห็นความเชื่อ ค่านิยมของ
ชาวบ้านโดยเน้นการมีชีวิตที่สมบูรณ์จากความเชื่อและค่าน ายมของสังคมเพ่ือเป็นแนวทางการ
ประพฤต ิ



รูปแบบและลักษณะทางดนตรีในการแสดงดาระจังหวัดสตูล/ 15 
 

3. สารัตถะที่เกี่ยวข้อง 
 

จังหวัดสตูล  
จังหวัตสตูล ตั้งอยู่ทางใต้สุดด้านตะวันตกของประเทศ ทางฝั่งทะเลอันดามัน เป็นจังหวัด

ชายแดนภาคใต้ติดประเทศมาเลเซีย พ้ืนที่ด้านทิศเหนือและทิศตะวันออกเป็นภูเขาสลับซับช้อน มี
พ้ืนที่ส่วนที่เป็นเกาะประมาณ ๑๐๕ เกาะและเป็นชายฝั่งทะเลยาวกว่า ร้อยกิโลเมตร 

ในอดีตจังหวัดสตูลเป็นส่วนหนึ่งของเมืองไทรบุรี เป็นต าบลและหมู่บ้านที่อยู่ทางเหนือ
ของเมืองไทรบุรี และตั้งอยู่ริมฝั่งแม่น้ าล าคลอง มีเส้นทางเรือติดต่อกัน   คลองส าคัญได้แก่คลองละงู 
และคลองบาระเกต หรือคลองการะเกต 

ในอ าเภอเมืองสตูลและละงู เคยเป็นท่าเรือส าคัญส าหรับติดต่อกับต่างประเทศมาตั้งแต่
สมัยกรุงศรีอยุธยา จังหวัดสตูลจึงได้รับวัฒนธรรมต่าง ๆ มาจากการติดต่อค้าขายและการเดินทางเข้า
มาของชาวต่างชาติ 

การปกครองในจังหวัดสตูลแบ่งการปกครองเป็น 7 อ าเภอ  36 ต าบล 275 หมู่บ้าน 
ได้แก่อ าเภอเมืองสตูล อ าเภอละงู อ าเภอควนกาหลง อ าเภอควนโดน อ าเภอท่าแพ อ าเภอทุ่งหว้าและ 
อ าเภอมะนัง  

การแสดงดาระ 
ดาระเป็นศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านของภาคใต้ประเภทหนึ่ง มีเล่นกันในแถบต าบลแป-ระ 

อ าเภอเมืองสตูล และต าบลควนโดน อ าเภอควนโดน จังหวัดสตูล ตามประวัติกล่าวว่าศิลปะการแสดง
ชนิดนี้มีถิ่นก าเนิดในประเทศซาอุดิอาระเบีย เผยแพร่สู่ชาวมุสลิมในประเทศมาเลเซียและเข้าสู่
ประเทศไทยทางจังหวัดสตูล 

การแสดงพ้ืนบ้าน ดาระ จังหวัดสตูล จากนิทานปรัมปราได้เล่าถึงดาระว่า มีถิ่นก าเนิดใน
หมู่บ้านเล็กๆ แขวงเมืองดาระตนเมาฟ์ ประเทศซาอุดีอาระเบีย เริ่มมีการแสดงเมื่อไหร่ ไม่ปรากฏ
หลักฐาน ได้เดินทางเข้าสู่ประเทศไทย โดยผ่านประเทศอินโดนีเซีย มาเลเซีย เข้าสู่ประเทศไทยทาง
จังหวัดชายแดนภาคใต้ ที่จังหวัดสตูล โดยการไปมาของพ่อค้าวานิช และนักท่องเที่ยวในสมัยนั้น  

การเข้ามาของ ดาระในจังหวัดสตูลเมื่อประมาณ 100 ปีมาแล้ว  ไม่ใช่มาในรูปแบบของ
การแสดงอาชีพ แต่มากับหมู่คณะ ของกลุ่มพ่อค้าวานิชและกลุ่มนักท่องเที่ยว โดยกลุ่มดังกล่าวใช้ “ดา
ระ” เป็นการละเล่นเพ่ือความสนุกสนานหลังจากเคร่งเครียดกับการงานมาตลอดทั้งวัน หรือเมื่อนึก
อยากเล่นก็รวมกลุ่มกันร้องร าท าเพลงโดยไม่ใช่ส าหรับการแสดงอาชีพ 

ครั้นเมื่อเกิดสงครามโลกครั้งที่ 2 ชาวบ้านต้องอพยพหนีสงคราม  การละเล่นจึงชะงักไป  
เมื่อสงครามสงบวิถีชุมชนได้เปลี่ยนไปตามสมัยนิยม และมีวัฒนธรรมใหม่ๆ เข้ามา การร้องร าท าเพลง 
การดูภาพยนตร์ การดูละครและความเจริญของเทคโนโลยีต่างๆ  ท าให้การแสดงดาระเริ่มเลือน
หายไป คนรุ่นใหม่แทบไม่รู้จัก และหาดูได้ไม่ง่ายนัก เพราะคนรุ่นใหม่ไม่ค่อยนิยมมากนัก (บุญเสริม 
ฤทธาภิรมย์, 2533, น.62)  

การแสดงดาระประกอบด้วยผู้แสดงและนักดนตรี ผู้แสดงแบ่งเป็นฝุายชายและฝุายหญิง 
จับคู่กัน แต่งกายตามแบบชาวไทยมุสลิม จับคู่เต้นร าและร่ายร าทั้งท่ายืนและท่านั่งสลับกันไปในอดีตผู้



สุรสิทธิ์  ศรีสมุทร / 16 
 

แสดงเป็นเป็นชายล้วน คนหนึ่งในคู่ต้องแต่งกายเป็นหญิง แต่ส าหรับปัจจุบันใช้ผู้แสดงเป็นชายจริงและ
หญิงจริง  

ดนตรีดาระ มี 2 ส่วนคือ เครื่องดนตรีและการขับร้อง  เครื่องดนตรีที่ใช้คือบานอ หรือ
ร ามะนา มีลักษณะเช่นเดียวกับร ามะนาล าตัด มี 4 ใบ นักดนตรี 4 คน โอกาสการแสดงในงานมงคล
ต่าง ๆ โดยเฉพาะงานมงคลสมรสของชาวไทยมุสลิม เพลงร้องและเนื้อเพลง มีทั้งสิ้น 44 เพลง การสืบ
ทอดบทเพลงเป็นแบบมุขปาฐะ (ณรงชัยค์ ปิฎกรัชต์, 2544, น.126 ) 


