
198

ภาคผนวก ข

การสรางพระเครื่องในยุคตาง ๆ

การสรางพระพิมพและพระเครื่องในยุคตาง ๆ มีความเกี่ยวของกับพุทธศาสนาที่ได

เขามาในประเทศไทยตั้งแตชวงพุทธศตวรรษที่ 3-11 กอนสมัยสุโขทัย พุทธศตวรรษที่ 12-14 และ

พุทธศตวรรษที่ 15-18 เปนตนมา ในแตละยุคสมัย คติหรือรากฐานความเชื่อถือทาง พุทธศาสนาที่

แตกตางกันในแตละยุคสมัยไดเปนตัวบงบอกถึงเหตุผลในการสรางพระพิมพ หรือพระเครื่องในยุค

ตาง ๆ (พรชัย ลิขิตธรรมโรจน และ ถาวร เกียรติทับทิว, 2541, น. 14-34)

พุทธศตวรรษที่ 3-11

พุทธศาสนาไดเขามาเผยแผในประเทศไทยเปนครั้งแรกเมื่อประมาณ พ.ศ. 234 ใน 

รัชสมัยของพระเจาอโศกมหาราชแหงอินเดีย โดยเผยแพรเขามาทางตอนใตของประเทศไทยใน

แถบเมืองตะกั่วปา เมืองไชยา และเมืองนครศรีธรรมราช คําสอนพุทธศาสนาในยุคนี้ไดอาศัยพระ

สูตรตาง ๆ ที่เปนแนวทางใหผูศึกษาปฏิบัติลวงทุกขไดเปนลําดับจนถึงขั้นดับทุกขกิเลสสิ้นเชิงแบบ

ฝายเถรวาท

ในป พ.ศ. 217 ชาวโยนก หรือชนชาติกรีก ไดเขามาอาศัยอยูในอาณาเขตคันธารราฐ 

ประเทศอินเดียตั้งแต พ.ศ. 343 และเมื่อไดเลื่อมใสในพุทธศาสนาแลว จึงไดสรางพระพุทธรูปเพื่อ

เปนตัวแทนพระพุทธเจา ตามคติในการสรางเทวรูปของชาติตนแทนรูปสมมุติเดิมที่ชาวอินเดียได

สรางไว เชน รอยพระพุทธบาท พระธรรมจักร เปนตน ตอมาการสรางพระพุทธรูปแบบคันธารราฐ

ไดแพรหลายเปนวงกวาง โดยเฉพาะประเทศทางกลางทวีปอาเซียและประเทศอื่น ๆ ตอมา มีการ

คนพบพระพุทธรูปศิลปะแบบอินเดียอมาราวดีในจังหวัดนครราชสีมา ซึ่งถูกสรางในชวง พุทธ

ศตวรรษที่ 7-9 เปนพระพุทธรูปสัมฤทธิ์ ปางเสด็จลงมาจากดาวดึงส และในจังหวัดกาญจนบุรี ปาง

เดียวกัน ซึ่งถูกสรางในชวงพุทธศตวรรษที่ 9-10 ก็เปนพระพุทธรูปแบบคันธารราฐ ตลอดจนพระ

พุทธรูปโบราณที่คนพบในประเทศไทยตามจังหวัดตาง ๆ ในชวงพุทธศตวรรษที่ 10 เร่ือยมา 

(สมเด็จพระบรมวงศเธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, 2513, น. 44)

สําหรับการสรางพระพิมพนั้น มีประวัติการสรางตอเนื่องมาจากการสรางพระพุทธรูป

แบบคันธารราฐ โดยศาสตราจารย ยอรช เซเดย และสมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพ (2502, น. 

1-6) ไดอธิบายความไววา



199

พระพิมพ เปนของเกาแก ที่ไดมีผูทําขึ้นตั้งแตตอนตนพระพุทธศาสนา ภายหลังเมื่อ 

พระผูมี พระภาคเจาเสด็จดับขันธปรินิพพานไมนานนัก พระพิมพตาง ๆ เหลานี้ 

มีมูลเหตุมาจากสังเวชนียสถานของพระพุทธเจาใหญทั้ง 4 ตําบลในอินเดีย คือเมือง

กบิลพัสดุ อันเปนที่ที่พระศากยมุนีสัมมาสัมพุทธเจาประสูติ ตําบล 1 พุทธคายาที่ซึ่ง

พระองคตรัสรูอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ ตําบล 1 ปาอิสิปตนมฤคทายวัน เมือง

พาราณสีที่ซึ่งพระองคทรงแสดงปฐมเทศนา ตําบล 1 เมืองกุสินารานครที่ซึ่งพระองค

เสด็จดับขันธปรินิพพาน ตําบล 1 ซึ่ง พวกสัตบุรุษจะซ้ือเอาไปเปนสิ่งที่ระลึกจาก

สังเวชนียสถานอันสําคัญทั้ง 4 ตําบลเหลานั้น พระพิมพไดยุติกันมาแตเดิมแลว วา

เปนของนับถือกันอยางอนุสาวรีย ดวยเหตุที่นิยมนับถือรูปหลอเจริญยิ่งขึ้น การสราง

รูปพระพุทธเจาหรือรูปเคารพอื่น ๆ ในทางศาสนาถือวาเปนกุศล พระพิมพโบราณ

โดยมากมีคําจารึกอักษรเปนคาถาอานวาดังนี้

เย ธมฺมา เหตุปฺปภวา เตสํ เหตุ˚ ตถาคโต อาห

เตสํ จ โย นิโรโธ เอวํ วาที มหาสมโณติ ฯ

แปลไดความดังตอไปนี้

ธรรมเหลาใดเกิดแตเหตุพระตถาคตทรงแสดงเหตุของธรรมเหลานั้น

และความดับของธรรมเหลานั้น พระมหาสมณะมีวาทะดังนี้

เราอาจคิดไดวา บุคคลผูใดทําพระพิมพแลวบรรจุไวในถ้ํา และพระสถูปตาง ๆ นั้น 

เปนจํานวนตั้งหลายพันองค จะตองคิดถึงการประกาศพระศาสนาในอนาคตอันไกล

เปนแนแท และหวังวาจะเปนเครื่องชวยประกาศศาสนาใหแพรหลายไปไดอีกหลาย

พันป ดูเหมือนวาพวกพุทธมามกะบุคคลจะไดมีความรูสึกวา เมื่อครบอายุ พระพุทธ

ศาสนา 5,000 ป ศาสนาจะเสื่อมลง การเห็นรูปพระศาสดาจารยเจา และคาถายอม

อันเปนคําสั่งสอนของพระองค อาจเปนเครื่องเตือนใจใหผูพบกลับเกิดความเลื่อมใส

และเชื่อถือข้ึนอีก

จากที่กลาวมาขางตนสรุปไดวาการสรางพระพิมพระหวางพุทธศตวรรษที่ 3-11 มีที่

มาจากการที่พุทธศาสนิกชนตองการรูปเคารพที่เปนตัวแทนพระพุทธเจา จากเดิมที่เคยทําเปนรูป

สังเวชนียสถาน อันไดแกสถานที่ประสูติ ตรัสรู ปฐมเทศนา ปรินิพพาน และรูปอ่ืน ๆ เชน รอย

พระพุทธบาท พระธรรมจักร ที่ผูแสวงบุญไดนํากลับมาเปนเครื่องระลึกถึง เปลี่ยนมาเปนรูป

พระพุทธเจาตามพระพุทธรูปแบบคันธารราฐ และเปนการสรางขึ้นเพื่อพุทธศาสนาไมใชสรางเพื่อ

ความตองการอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริยจากพระพิมพ เนื่องดวยเกรงกันวาพุทธศาสนาจะสูญหายเมื่อ

พระพุทธเจาปรินิพพานไปแลว 5,000 ป



200

พุทธศตวรรษที่ 12-14 อาณาจักรศรีวิชัยและอาณาจักรทวารวดี

หลังจากพุทธศตวรรษที่ 11 พระพุทธศาสนาในดินแดนตอนใตของประเทศไทย ต้ังแต

จังหวัดสุราษฎรธานีลงไปถึงจังหวัดปตตานี ไดเปลี่ยนจากการถือคําสอนตามแนวพุทธศาสนาฝาย

เถรวาท มาเปนตามแบบคติพุทธศาสนาฝายมหายานที่เนนในการเผยแพรพุทธศาสนา เนื่องจาก

อิทธิพลทางการเมืองของราชวงศไศเลนทแหงอาณาจักรศรีวิชัย ในเกาะสุมาตรา ที่แผขยายอํานาจ

ลงมา

ในชวงเวลานี้มีเปลี่ยนหลักสําคัญในพุทธศาสนาจากที่ผูปฏิบัติธรรมตองเครงครัดใน

คําสอน ของพระพทุธเจามาเปนไมตองเครงครดั และสามารถเปลีย่นแปลงใหเหมาะสม

ตามกาลสมัยได จนพัฒนาไปถึงขั้นเปลี่ยนหลักการการเปนปจเจกโพธิ มาเปน 

พระโพธิสัตวแทน พุทธศาสนาฝายมหายานนี้ปรากฏวาไดรับนับถืออยางรวดเร็ว 

เพราะทางปฏิบัติที่จะไปสูพุทธภูมินั้นงายกวา ความศรัทธาในพระพุทธเจาตามแบบ

ฝายมหายานและพระโพธิสัตวเปนสื่อกลางไดแผขยายมาในเกาะสุมาตรา ซึ่งเปนที่

ต้ังของอาณาจักรศรีวิชัย และเปนจุดกําเนิดการเผยแพรพุทธศาสนาฝายมหายาน

มายังประเทศไทย (สุภาพรรณ ณ บางชาง, 2535, น. 18)

การสรางพระพิมพในชวงเวลานี้ยังคงเปนการสรางพระพิมพเพื่อสืบสานตอ

พุทธศาสนาถึงแมจะเปนพุทธศาสนาฝายมหายาน

ชวงพุทธศตวรรษที่ 15-18

ในชวงพุทธศตวรรษที่ 12-14 อาณาจักรศรีวิชัยไดแผขยายอํานาจการปกครอง 

พรอมทั้งเผยแพรพุทธศาสนาฝายมหายานเขามาครอบคลุมพื้นที่ภาคใตทั้งหมด ตลอดจนประเทศ

กัมพูชาในปจจุบัน

ในพุทธศตวรรษที่ 13 ปฐมบรมวงษของพระองคแรก มีพระนามวา “ไชยวรมัน” ซึ่งได

รับแตงตั้งจากอาณาจักรศรีวิชัยใหมาครองเมืองขอม และเมืองขอมไดประกาศตน

เปนเอกราช ไมข้ึนตออาณาจักรศรีวิชัย ในราวกลางพุทธศตวรรษที่ 15 พระเจา 

สุริยวรมันที่ 1 ประกาศองคเปนพุทธมามกะนับถือพุทธศาสนาฝายมหายาน ทําให

พสกนิกรพากันนับถือตามเปนจํานวนมาก คร้ังเมื่อกษัตริยสุริยวรมันเปนใหญใน

กัมพูชา ระหวาง พ.ศ. 1545-1725 ขอมไดแผอํานาจเขามาครอบครองแผนดนิอนัเปน

ประเทศไทยทุกวันนี้ทั้งหมด และไดต้ังราชธานีเปนที่อํานวยการปกครองเมืองตาง ๆ 



201

ในประเทศนี้ข้ึนหลายแหง คือ เมืองลพบุรี ปกครองบรรดาเมืองอันอยูในอาณาจักร

ทวาราวดีสวนขางใต สุโขทัย ปกครองบรรดาเมืองอันอยูในอาณาจักรทวาราวดีสวน

ขางเหนือ ศรีเทพ ปกครองบรรดาเมืองอันอยูในลุมแมน้ําสัก พิมาย ปกครองบรรดา

เมืองอันอยูในแผนดินสูงตอนขางใต สกลนคร ปกครองบรรดาเมืองอันอยูในแผนดิน

สูงตอนขางเหนือ บรรดาเมืองอุปราชของขอมเหลานี้ เมืองลพบุรีเปนเมืองที่สําคัญที่

สุดในสมัยนั้น (พินัย ศักดิ์เสนีย, 2502, น. 17-20)

ในปจจุบันเมืองลพบุรีเปนสถานทีทางโบราณคดีที่คนพบพระเครื่องสําคัญของ

ประเทศไทย เชน พระรวง และพระหูยาน ซึ่งเปนพระประติมากรรมขนาดเล็ก ตามแบบสัญลักษณ

ของพุทธศาสนาฝายมหายาน

“ในรัชสมัยของพระเจาสุริยวรมันที่ 2 กลาวกันวา พระองคทรงนับถือพุทธศาสนาฝาย

มหายาน นิกายมนตรยาน ที่เจือปนดวยไสยศาสตรและอาถรรพเวทซึ่งผูนับถือจะตองพึ่งพา

อานุภาพของพระพุทธเจา และพระโพธิสัตว เพื่อพนทุกขทั้งปวง

ดวยความเลื่อมใสในนิกายมนตรยานของพระเจาปทุมสุริยวงศ พระองคจึงทรงตั้ง

พระทัยที่จะยุติการแผขยายอาณาจักร และบํารุงพุทธศาสนาใหสืบตออันยาว และ

เพื่อเปนการชําระบาปกรรมที่เคยประหัตประหารขาศึกในสงครามเปนจํานวนมาก 

และไดรวบรวมราชทรัพยอันมีคาประจําพระองครวมทั้งสรรหาอาวุธประจําพระองค 

แลวยบุหลอมลงหลอเปนองคพระพทุธรปูขนาดเลก็ หรือในปจจบัุนเรยีกกนัวา พระกร่ิง 

และทําพิธีพุทธาภิเษกโดยคณะสงฆ คณาจารยโหรา ราชครู ชี และ พอพราหมณแหง

ราชสุริยวรมัน แลวลงเลขยันตอักขระขอม สวดมหามนต มหาสูตรทั้งหลาย โดย 

คณะสงฆปรมาจารย สวนพระองคทรงจุดเทียนชัย เททอง อธิษฐานจิต และดับเทียน

ชัย พระกริ่งดังกลาวชื่อวา “พระกริ่งปทุมสุริยวงศ” หรือ “กร่ิงพระปทุม” ซึ่งเปนตน

แบบของพระกริ่งในประเทศไทยในปจจุบัน (พินัย ศักดิ์เสนีย, 2502, น. 30-31)

ชวงพุทธศตวรรษที่ 15-18 พุทธศาสนาฝายมหายานและศาสนาพราหมณแบบขอม

ไดเขามาผสมกับความเชื่อในพุทธศาสนาฝายเถรวาท ซึ่งเปนที่นับถือมากอน โดยเฉพาะเมือง

ลพบุรีเพราะเปนเมืองอยูใกลกับกัมพูชาอาณาจักรขอมมากที่สุด จึงไดรับอิทธิพลพิธีกรรมทั้งลัทธิ

มหายาน นิกายมนตรยาน และลัทธิพราหมณควบคูกันไป ตลอดจนพิธีกรรมการสรางพระเครื่อง

รางตามแบบพิธีการสรางพระกริ่งเขมร จึงถือไดวาเปนยุคแหงการสรางพระเครื่องที่ไดรับการยอม

รับในวงการพระเครื่องของไทย



202

พุทธศตวรรษที่ 19-สมัยสุโขทัย

สมัยสุโขทัยเริ่มตนใน พ.ศ. 1800 เมื่อพอขุนผาเมือง เจาเมืองตาก กับพอขุนบาง

กลางทาว เจาเมืองยาง ไดรวมกําลังกันเขามาทําการยึดอํานาจจากขอม โดยยกทัพเขาโจมตีเมือง

สุโขทัยจนเปนผลสําเร็จ และไดสถาปนากษัตริยไทยองคแรกขึ้น พระนามวา พอขุนศรีอิทราทิตย 

หรือ พอขุนบางกลางทาว ซึ่งเปนปฐมราชวงศพระรวงแหงกรุงสุโขทัย

ยุคสุโขทัยเจริญรุงเรืองทั้งทางพุทธศาสนา และวัฒนธรรมตาง ๆ มากมาย โดยเฉพาะ

อยางยิง่ ในยคุทีพ่ระรวงองคที ่5 ครองราชย ใน พ.ศ. 1890 หรือในรัชสมยัพระมหาธรรมมราชาลไิทย 

พบวาคติความเชื่อแบบศาสนาพราหมณ คติโพธิสัตว คติพระศรีอริยเมตไตรย คติการนับถือผีหรือ

เทพยดา และคติอ่ืน ๆ ที่ไดรับความนับถือต้ังแตพุทธศาสนามหายานไดรับอิทธิพลมาจากอาณา

จักรกัมพูชา ตางไดรับการฟนฟูและขยายเปนความเชื่อในเรื่องอิทธิปาฏิหาริยในระบบความเชื่อ

ทางพุทธศาสนาในสุโขทัยในขณะนั้น ทําใหมีการสรางพระเครื่องเปนจํานวนมาก เชน พระรวง 

พระลีลา พระกําแพงซุมกอ พระรวงหลังรางปน และพระนางพญา กรุวัดนางพญาจังหวัดพิษณุโลก

ชวงพุทธศตวรรษที่ 19-สมัยอยุธยา

พุทธศาสนาในยุคกรุงศรีอยุธยาจะไมเนนที่สาระธรรม เพื่อทําใหหลุดพนจากทุกขโศก

เหมือนพุทธศาสนาในยุคแรก ๆ หากแตมุงเนนพิธีกรรมทั้งแบบพุทธและแบบพราหมณที่ไดรับ

อิทธิพลมาจากขอม และใชพิธีกรรมขจัดปดเปาทุกขภัยใหกับสังคม ดังจะเห็นไดจากพิธีกรรมพุทธ 

มีการสวดมนต และการปฏิบัติเจริญสมาธิเพื่อขอฝน และขจัดปดเปาโรครายที่บังเกิดในสมัย

พระมหาธรรมราชา มีหลักฐานปรากฏในคําใหการชาวกรุงเกา ดังนี้

พระอาจารยทั้งสองก็ไมกลับไปยังพระอาราม อาศัยอยูในพระราชวังตั้งบริกรรมทาง

โปกสิณ และเจริญพระพุทธมนตเอง ปนดวยอํานาจสมาธิและพระพุทธมนตของ

พระผูเปนเจาทั้งสองนั้น พอถึงกําหนดวันสัญญา ก็เกิดมหาเมฆตั้งขึ้นทั้ง 8 ทิศ ฝนตกลงมาเปนอัน

มาก แตนั้นมา ถาเกิดความไขข้ึนชุกชุมในบานเมืองแลว พระเจามหาธรรมราชาก็นิมนตพระภิกษุ

สงฆเขามาเจริญพระพุทธมนต มีสัตตปริตร และ ภาณวาร เปนตน (สุภาพรรณ ณ บางชาง, 

2539, น. 65)

ความเชื่อในพุทธศาสนาเชิงอิทธิปาฏิหาริยจากพิธีกรรมดังที่กลาวมา เปนปจจัย

สําคัญที่สงเสริมใหมีการปลุกเสกพระเพื่อเกิดอิทธิอํานาจพลังศักดิ์สิทธิ์ มีผลคุมครองปองกันภัย

อันตรายตาง ๆ



203

พระเครื่องที่สรางในสมัยศรีอยุธยาโดยมากจะเปนพระประเภทเนื้อชินเงิน หรือ 

ชินตะกั่ว รองลงมาไดแก เนื้อดินเผาผสม ตัวอยางพระเครื่องที่ขุดพบ เชน พระเครื่องพิมพปรุหลัง 

พระขุนแผนเคลือบ พระขุนแผนใบพุทรา พระมเหศวร และพระผงสุพรรณ

สมัยกรุงธนบุรี (พ.ศ. 2310-2315)

ในยุคกรุงธนบุรีพุทธศาสนาไดรับการอุปถัมภจากองคพระมหากษัตริย ทั้งทางการ

ศึกษาปริยัติและการปฏิบัติธรรม แตเนื่องจากตลอดรัชสมัยของพระองคตองทําศึกสงครามกับพมา

ตลอดเวลา อีกทั้งความทุกขที่เกิดจากการเสียกรุงศรีอยุธยา และการที่ตองสรางบานแปลงเมือง

ใหม ผูคนในสมัยนั้นจึงใหความสนใจและเชื่อถือในลัทธิผีสางเทวดา ไสยศาสตรและบุญฤทธิ์

วิทยาคมมากขึ้น โดยมีพระสงฆเปนผูมีบทบาทในพิธีกรรมเชิงอิทธิฤทธิ์ชักชวนใหประชาชน 

หลงใหลเขามาทําบุญในวัดเปนจํานวนมาก (สุภาพรรณ ณ บางชาง, 2539, น. 72-76.) จึงไมพบ

หลักฐานวาพระมหากษัตริยไดทรงสรางพระเครื่องขึ้น

สมัยกรุงรัตนโกสินทร (พ.ศ. 2325-รัชกาลที่ 4)

พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกไดทรงทํานุบํารุงพระพุทธศาสนาใหเจริญ 

รุงเรือง โดยเฉพาะทรงกระตุนเตือนใหพระภิกษุสนใจศึกษาปริยัตรธรรมและวิปสสนากรรมฐาน  

ไมใช การเขามาบวชเพือ่หาความสนสบายหวงัคบหาฆราวาส และตดิดวยเบญจกามคณุโดยมเิหน็แก

พระศาสนา อีกทั้งไดทรงชี้แนะราษฎรใหแกปญหาความทุกขโศกดานการเขาหาพระรัตนตรัย ไมใช

การนับถือผีสางเทพารักษ

ในยุคนี้คติความเชื่อยังคงเปนตามคติความเชื่อตามแบบสมัยอยุธยา

ประชาชนยังคงถือคติโพธิสัตว คติบารมี คติพระศรีอาริยเมตไตรย และคติผีสาง

เทวดา ทําใหพุทธศาสนิกชนมีความเชื่อในเรื่องปาฏิหาริย” และคติความเชื่อดังกลาว

สืบทอดตอเนื่องถึงสมัยรัชกาลที่ 4 แตพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวไดทรง

พยายามชี้แจงใหราษฎรเขาใจการนับถือพระพุทธเจา ไมใชยึดถือศาสนวัตถุและ

ศาสนสถาน เชน พระพุทธรูป พระเจดียเปนสรณะ แตพระองคไมไดทรงหามการบูชา

ส่ิงเหลานั้น ที่สําคัญก็คือพระองคทรงประกาศหามไมใหเชื่อการหลอกลวงดวย

อํานาจผี การบรรลุธรรมดวยวิธีการประทุษรายตนเอง หรือฆาตัวตายดวยวิธีการตาง 

ๆ นอกจากนี้พระองคยังทรงชี้ใหเขาใจเกีย่วกบัอายขุองพทุธศาสนาทีจ่ะสิน้ไปเมือ่ครบ



204

กําหนด 5,000 ปนั้น แมพระองคจะไมไดทรงปฏิเสธโดยตรง แตทรงเนนใหเห็นวาพระ

พุทธศาสนาจะดํารงส้ินกาลนานก็ดวยพุทธศาสนิกชนไดรวมกันกระทําสัมมาปฏิบัติ

เปนประจํา (สุภาพรรณ ณ บางชาง, 2539, น. 115-117)

แตความเชื่อในเรื่องอิทธิปาฏิหาริยของอํานาจเหนือธรรมชาติที่มีทั้งคุณและโทษ และ 

พระโพธสัิตวทีม่ชีือ่เรียกตางกนัตามคตขิองผูเชือ่กย็งัคงมอียูตลอดมา ทาํใหตองเชือ่ในบุญฤทธวิทิยาคม

ของพระเครือ่ง หรือเครือ่งรางของขลงัทีม่อียูแลวในยคุกอนและทีส่รางขึน้ใหมโดย พระเกจิอาจารยที่

ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบจนเปนที่เลื่อมใสของผูศรัทธาทั้งหลาย

พระเครื่องที่สรางขึ้นในยุครัตนโกสินทรตอนตนที่เปนที่รูจักกันและนิยมอยางแพร

หลาย (พรชัย ลิขิตธรรมโรจนและถาวร เกียรติทับทิว, 2541, น. 32) ไดแก

1. พระสมเด็จพระพุฒาจารยโต พรหมรังสี แหงวัดระฆังโฆสิตาราม มีรูปลักษณะ

เปนพระพมิพเนือ้ดิน เรียกกนัทัว่ไปวา สมเด็จพระวดัระฆงั มหีลายพมิพดวยกนั สรางโดยพระสมเด็จ

พระพุฒาจารยโต พรหมรังสี

2. พระสมเด็จฯ บางขุนพรหม มีรูปลักษณะเปนพระพิมพ สรางโดยเสมียนตราดวง  

ผูเปนตนตระกูล ธนโกเศศ แตไดรับการปลุกเสกโดยพระสมเด็จพระพุฒาจารยโต พรหมรังสี  

พระพิมพนี้ไดถูกบรรจุไวในเจดียองคใหญ ณ วัดใหมอมตรส เมื่อ พ.ศ. 2413

3. พระสมเด็จอรหัง สรางโดยพระสมเด็จพระสังฆราชสุก พระสังฆราชองคที่ 4 แหง

กรุงรัตนโกสินทร มีลักษณะเปนพระพิมพ สรางบรรจุกรุวัดมหาธาตุ ทาพระจันทร เมื่อ พ.ศ. 2363

4. พระวัดพลับ สรางที่วัดพลับประมาณป พ.ศ. 2380 สมัยรัชกาลที่ 3 และบรรจุ 

กรุพระเจดียไวมีลักษณะเปนพระพิมพดิน

นอกจากนี้ยังมีพระเครื่องอีกเปนจํานวนมากที่กําเนิดในสมัยนี้ เชน พระวัดสามปลื้ม 

พระวัดทายตลาด พระสมเด็จปลันทน พระหลวงปูภู เปนตน

สมัยรัตนโกสินทรตอนกลาง – ปจจุบัน (สมัยรัชกาลที่ 5-9)

ในสมัยนี้คติความเชื่อเดิมที่เกี่ยวกับส่ิงศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถดลบันดาลความทุกข

ความสุขใหแกมนุษยยังคงมีอยู ประกอบกับในสมัยรัชกาลที่ 5 ประชาชนเชื่อวาพระบาทสมเด็จ

พระจุลจอมเกลาเจาอยูหัวทรงพระประชวรครั้งหนึ่ง ก็ดวยการที่ไดทรงโปรดใหเชิญพระพุทธชินสีห

ลงมาจากเมืองพิษณุโลก ทําใหพระองคเองก็มีพระราชดําริวา “เห็นวาการที่ถือตาง ๆ เชนนี้จะไม

ควรถือก็ตาม แตไมควรจะทําการกุศลใหเปนที่เดือดรอนรําคาญ ไมเปนที่พอใจของคนเปนอันมาก” 

(ประชุม การญจนวัฒน, 2521, น. 92)



205

“ในสมัยรัชกาลที่ 6 แตความเชื่อในเรื่องปาฏิหาริยขององคพระปฐมเจดียไดปรากฏ

อีกเมื่อพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลาเจาอยูหัวไดเสด็จไปประทับ ณ จังหวัดนครปฐม และไดทรง

เหน็แสงสวางพุงขึน้ไปจากยอดองคพระปฐม ขนาดประมาณเทาลาํตาลสวางไสวไปทัว่องคพระเจดีย” 

(สุภาพรรณ ณ บางชาง, 2539, น. 157)

คติความเชื่อเร่ืองเกีย่วกบัปาฏหิารยิตาง ๆ ไดรับการกลาวถงึนอยลงในสมยัรัชกาลที ่7

เพราะ “พระองคทรงสงเสริมการศึกษาเลาเรียนพระปริยัติธรรมในลักษณะการอธิบายดวยเหตุดวย

ผลตามเนื้อความที่ไดปรากฏในพระไตรปฎก อีกทั้งยังสงเสริมใหเผยแพรสาระธรรมใหแกเด็กและ

เยาวชน” (สุภาพรรณ ณ บางชาง, 2539, น. 161-162) ในขณะนั้นประเทศไทยตกอยูในสภาวะ

ทางการเมืองที่มีกลุมบุคคลตาง ๆ พยายามจะลมเลิกการปกครองในระบอบสมบูรณาญาสิทธิ

ราชย ซึ่งเปนเหตุใหบานเมืองครุกรุนไปดวยเรื่องความขัดแยงของคนในชาติทําใหการกลาวถึงคติ

ความเชื่อตาง ๆ ที่เกี่ยวกับส่ิงศักดิ์สิทธิ์หรือปาฏิหาริย จึงไมปรากฏเปนหลักฐาน

การสรางพระเครือ่งในสมยันีม้เีกจอิาจารยทีม่คีวามสามารถในดานวปิสสนากรรมฐาน 

และเปนผูสรางพระเครื่องแจกจายใหแกพุทธศาสนิกชนเพื่อเปนเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจไมใหกระทํา

ในสิ่งที่ไมถูกตอง และคุมครองปองกันภัย ยกตัวอยางเชน

1. หลวงปูเอี่ยม พระภาวนาโกศล (เอี่ยม) วัดหนังราชวรวิหาร กรุงเทพมหานคร 

(พ.ศ. 2375-2469) สรางพระปดทวารยันตยุง และเหรียญหลวงปูเอี่ยมวัดหนัง

2. หลวงพอเงิน (พุทธโชติ) (พ.ศ. 2353-2462) วัดบางคลาน จังหวัดพิจิตร สรางพระ

รูปหลอหลวงพอเงิน

3. หลวงปูภู, พระครูธรรมานุกูล วัดอินทรวิหาร กรุงเทพมหานคร (พ.ศ. 2373-2476) 

สรางพระเครื่อง (พระพิมพ) ไวมากมายหลายรุน เชน พระพมิพสมเด็จรุนแซยดิ และพระพมิพสมาธิ

หาเหลีย่ม

4. หลวงพอเดิม, พระครูนิราสธรรมขันธ วัดหนองโพธิ์ จังหวัดนครสวรรค (พ.ศ. 

2403-2494) สรางพระรูปหลอหลวงพอเดิม

5. หลวงพอสด, พระมงคลเทพมุนี วัดปากน้ําภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร (พ.ศ. 

2427-2502) สรางพระพิมพเนื้อผง เรียกวา พระหลวงพอวัดปากน้ํา

6. หลวงพอสี, พระสทุธธิรรมรังสคัีมภีรเมธาจารย วดัอโศการาม จงัหวดัสมุทรปราการ 

(พ.ศ. 249-2504) สรางพระพิมพเนื้อดินเผาผสมผง เรียกวา หลวงพอสีวัดอโศการาม

7. สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณ วัดบวรนิเวศวรวิหาร 

กรุงเทพมหานคร สรางพระกริ่งปวเรศ เมื่อประมาณ พ.ศ. 2420



206

ในปจจุบันการสรางพระเครื่องโดยพระเกจิอาจารยลวนเปนรูปแบบเดียวกับการสราง

พระเครื่องของพระเกจิอาจารยตามตัวอยางที่ยกมาประกอบขางตน การสรางสวนมากจะกระทํา

เพื่อตอบแทนการบริจาคทรัพยทําบุญกอสรางพระอุโบสถ ศาลาวิหารการเปรียญ มณฑปเจดีย  

โรงเรียนปริยัติธรรม โรงพยาบาล หรือโรงเรียน รวมทั้งการกุศล ขอแตกตางในการสรางพระเครื่อง 

ยุคปจจุบันกับยุคกอนคือ ไมไดกระทําเพื่อวัตถุประสงคสืบตอพระศาสนาดังเชนในยุคการสราง 

กอนสมัยลพบุรี แตสรางขึ้นไวเพื่อเปนพระเครื่องรางดังเชนพระเครื่องสมัยลพบุรี หรือเพื่อแจกจาย

ใหศรัทธา โดยญาติโยมไวเปนที่พึ่งในยามมีภยันตรายตาง ๆ ดังที่สรางกันในยุครัตนโกสินทรตอน

ตน-กลาง และเพื่อเปนเครื่องตอบแทนการบริจาคเพื่อการกุศลดังที่ไดกลาวมาแลว

อยางไรก็ตามการสรางพระเครื่องเพื่อการสืบทอดพระพุทธศาสนาดังเชนที่ปฏิบัติกัน

มาในยุคพุทธศาสนานิกายหินยานที่แรกเริ่มเขามาในประเทศไทยยังคงมีอยู เชน การสรางพระ 25 

พุทธศตวรรษ ในงานรัฐพิธีฉลองครบรอบ 25 พุทธศตวรรษ อีกทั้งในปจจุบันการสรางพระเครื่อง

ของวัดตาง ๆ เร่ิมมีวัตถุประสงคเพื่อสืบทอดพระพุทธศาสนามากขึ้น


